إِنَّ مِنَ الْبَكِيَانِ لِسِمُّل

# 

عمل را مجار نے والی عام ہم اور کے رائگیرتھاری علما مخطبارا ورعوام کے لیے بحیال مفید

جلدچهارم

مفتى اعظم بإيسان مونا حكار فيع عمالي ظلم

- رستول الله صق الله عنه والكي جَاراً هم نصيحتين
- سُنت كامفهُوم اوراتباع سُنت كر اهميّت
- سُنتكامقام اورفتنه انكار حديث
- حَج كَ بِعَدزندگن كَيْسَ گذاريْن
- دینی تفکیم آور عصبیت
- دو کمزور یکتیم آؤر عورت
- دَارالعُاومِديوبَنُد سے دَارالعُاومِكراچِ تك
- الله تعالى كى بے شكمارنغمتين
- تغير پذيركالات مين اجتماعي اجتهاد كي ضزورت
- عَظِمَتِ مَدارسِ دِيْنِيه

سر مرب العالم ٠٠- نا بهد و د ، يُرا في اناركلي لا به و - فون: ٣٥٢٢٨٣ ٢

# اصلاحی تقریبی

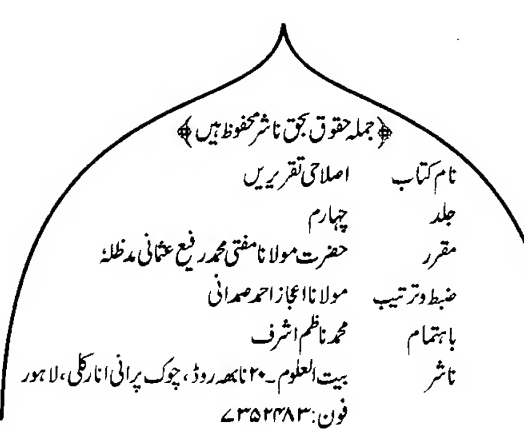
عمل المجالية والى عام فهم اورب رائحيرتقارير علما رخطبارا ورعوام كے ليے كيال مفيد

جلدچهارم

مفتى اعظم بارستان مولا محترر فيع عماني ظلم

مرَقب: مُولاً نااعجازا حمك صَملاني

سر من من المحام ۲۰- نا بھر وڈ، بُرانی انارکلی لاہؤ۔ فرن: ۲۵۲۲۸۳



﴿ عُنے کے پیا

بیت الکتب = گلشن قبال، کراچی ادارة المعارف = ڈاک خاند دارالعلوم کورنگی کراچی نمبر ۱۳ مکتبه دارالعلوم = جامعه دارالعلوم کورنگی کراچی نمبر ۱۳ مکتبه سیداحمد شهید = الکریم مارکیث، ارد و بازار، لا مور مکتبه رحمانیه = غزنی سٹریٹ، ارد و بازار، لا مور

بیت العلوم = ۲۰ ناکمه رود ، پرانی انارکلی ، لا مور اداره اسلامیات = ۱۹۰ ناکلی ، لا مور اداره اسلامیات = موہن رود چوک اردوبازار، کراچی دارالاشاعت = اردوبازار کراچی نمبرا بیت القرآن = اردوبازار کراچی نمبرا

## يبش لفظ

## حضرت مفتى اعظم بإكستان مولانا محمد رفيع عثاني مدظله

#### نحمده ونصلي على رسوله الكريم

مجھ جیسے ناچیز کی زبان ہے نگلی ہوئی باتیں تو اس قابل بھی نہ تھیں کہ ان کو "تقریرین" کہا جاتا، چہ جائیکہ انہیں" اصلاحی تقریرین" کاعظیم الثان نام دے کر کتابی شکل میں شائع کیا جائے۔ لیکن اہل محبت کاحسن طن ہے کہ وہ ان کو شیب ریکارڈ پر محفوظ کر لیتے ہیں۔

عزیز القدر مولوی محمد ناظم سلمہ نے جودار العلوم کراچی کے ہونہار فاضل، اور "مامعہ اشر فیہ لا ہور" کے مقبول استاذ ہیں، کئی سال سے ان ٹیپ شدہ تقریروں کو ضبط تحریر میں لاکر اپنے ادارے بیت العلوم لا ہور سے شائع کرنے کا سلسلہ جاری کیا ہوا ہے اور اب تک اس سلسلے کے چار درجن سے زیادہ کتا بچ شائع کر چکے ہیں، اور اب ان میں سے بچھ مطبوعہ کتا بچوں کا ایک مجموعہ" اصلاحی تقریری (جلد چہارم)" کے نام سے شائع کررے ہیں۔

یہ دیکھ کرخوشی ہوئی کہ ماشاء اللہ انہوں نے ٹیپ ریکارڈ سے نقل کرنے میں

بڑی کاوش اور احتیاط ہے کام لیا ہے اور ذیلی عنوانات بڑھا کر ان کی افادیت میں اضافہ کردیا ہے۔ اللہ تعالیٰ ان کی اس محنت کو شرف قبولیت سے نوازے اور ان کے علم ومل اور عمر میں برکت عطاء فرمائے ، اور اس کتاب کو قارئین کے نافع بنا کر ہم سب کے لئے صدقہ جاریہ بنادے اور '' بیت العلوم'' کو دینی اور دنیاوی ترقیات سے مالا مال کردے۔

والله المستعان

#### يم (لله (لرحس (لرحيم

## ﴿ عرض ناشر ﴾

مفتی اعظم یا کستان حضرت مولا نا مفتی محمد رفع عثانی صاحب مدخله ملک و بیرون ملک ایک جانی بهجانی علمی اور روحانی شخیصت بین - آنجناب ملک کی مشهور دین در سگارہ'' دارلعلوم کراجی'' کے مہتم اور اسلامی نظریاتی کوسل کے ایک فعال ممبر ہونے کے علاوہ کئی جہادی، اصلاحی اور تعلیمی تنظیموں کے سریرست ہیں۔ آپ مفسر قرآن مفتی اعظم یا کتان حضرت مولانا مفتی محد شفیع صاحب کے فرزند ارجمند اور عارف باللہ حضرت ڈاکٹر عبدالحی عارفی صاحب کے متاز اور اخص الخواص خلفاء میں ہے ہیں۔ ان تمام خوبیوں کے ساتھ ساتھ اللہ تعالیٰ نے حضرت مفتی صاحب مدظلہ کوحسن خطابت سے خوب خوب نوازا ہے۔ ہرموقعہ پر پر اثر اور دلشین پیرائے میں ہرسطے کے سامع کو بات سمجھانا حضرت کا خصوصی کمال ہے جواس قحط الرجالی کے دور میں کہیں کہیں نظر آتا ہے۔ پھر بزرگوں کی صحبت کی برکت سے لوگوں کی اصلاح کا جذبہ کہ کسی طرح لوگ روحانی طور پر درست ہوجائیں حضرت کے بیانات کا لازمی حصہ ہے۔ گویا حضرت کے خطبات و بیانات شریعت وطریقت کا ایک حسین امتزاج ہوتے ہیں۔ جن میں عالمانہ شخفیق، فقیہانہ نکتہ وری کے ساتھ ساتھ، ایک بلندیابیہ صوفی، مصلح اور مربی کی سوچ بھی جلوہ نما ہوتی ہے۔

الحمدالله " بیت العلوم" کو بیشرف حاصل ہوا کہ بہلی مرتبہ حضرت کے ان اصلاحی ، پرمغز اور آسان بیانات کو حضرت مفتی صاحب مدظلہ کے تجویز کردہ نام" اصلاحی تقریریں" کے نام سے شائع کررہا ہے۔ اصلاحی تقریریں جلد اول دوم اور سوم کی غیرمعمولی مقبولیت کے بعد اب جلد چہارم آپ کے سامنے ہے۔ جس میں

حضرت کے تیجھ بیانات لا ہور، کراچی اور دوسرے مکی و غیر مکی مقامات کے شامل ہیں۔ اس کتاب کی ضبط وتر تیب کا کام مولانا اعجاز احمد صدانی (فاضل جامعہ دارالعلوم کراچی) نے انجام دیا ہے۔ اس میں حتی الوسنی ضبط وتر تیب کا خیال رکھا گیا ہے اور آیات واحادیث کی تخریخ بھی کردی گئی ہے، پھر بھی اگر کوئی غلطی نظر سے گزر سے توبراہ کرام مطلع فرمائیں۔ اللہ تعالی '' بیت العلوم'' کی اس کاوش کو قبول فرمائے اور ہم سب کو عمل کی توفیق عطا فرمائے اور حضرت مفتی صاحب مدظلہ کو صحب عافیت عطا فرمائے تا کہ ہم حضرت کے بیانات سے زیادہ سے زیادہ مستفید ہو تیس۔

آمین

والسلام ﴿ محمد ناظم اشرف ﴾ مدير ''بيت العلوم''

## اجمالي فهريت

رسُول الله صن الله عنه تَالَى بَالهُ مِنْ اللهُ صن اللهُ عنه اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

اصىلاحى تقريريس (جلدچهارم)

## ﴿ فهرست ﴾ ﴿ رسول الله على الل

| صفحه نمبر  | عنوانات                                  | نمبرشار    |
|------------|------------------------------------------|------------|
| 12         | خطبه                                     |            |
| ۲۸         | 7.52                                     | ۲          |
| M          | تمہید                                    | ۳          |
| 79         | يبلى نفيحت: تقوي كاحكم                   | ۴          |
| <b>r</b> 9 | اصلاحِ معاشرہ کے لئے اکسیرنسخہ           | ۵          |
| ۳.         | رشوت اور دیگر جرائم کی روک تھام کیسے ہو؟ | 4          |
| ١٣١        | روزه تقویٰ کی اعلیٰ مثال                 | 4          |
| 44         | افسر كا دُر!!                            | ٨          |
| 77         | اولوالاً مر کی اطاعت                     | <b>a</b> r |
| 44         | "اولوالاً مر" ہے کون مراد ہیں؟           | 1+         |
| pr/r       | غلام امیر کی اطاعت کا حکم                | =          |
| ra         | موجودہ حکام کی اطاعت کی تفصیل            | 14         |
| ra         | جائز امور میں اطاعت کی مثال              | 194        |
| ٣٧         | نظم وضبط کی شرعی حیثیت                   | الم        |
| r2         | ''امیر''مقرر کرنے کی وجہ                 | 10         |
| r2         | مولا ناحسين احمد مدنى رحمه الله كا واقعه | 14         |

| ۳۸         | حکومت سے اختلاف میں بھی حدود کی رعایت ضروری ہے | 12          |
|------------|------------------------------------------------|-------------|
| ۳۸         | ایک غلط قبمی اور اس کا از اله                  | IA          |
| 179        | کون کہاں امیر ہے؟                              | 19          |
| ۴٠+        | اختلاف امت کے وقت کرنے کا کام                  | <b>r</b> +  |
| ۴٠-        | خلفاءِ راشدین کے فضائل                         | ۲۱          |
| ایما       | حق وباطل پہچاننے کی نسوٹی                      | ۲۲          |
| 74         | شیعه سنی اختلاف کی وجه                         | ۲۳          |
| ۲۲         | ایک دلجیپ واقعه                                | ۲۴          |
| ۳۲۳        | سنت کومضبوطی سے پکڑنے کی ہدایت                 | ۲۵          |
| سامها      | بدعت سے بیخنے کا تھم                           | 44          |
| لماما      | بدعت کے لغوی واصطلاحی معنی                     | 14          |
| L.L.       | کونسا اضافہ بدعت ہے؟                           | <b>t</b> /A |
| <b>r</b> a | ٔ ایک غلط نہی اور اس کا ازالہ                  | 19          |
| 4          | اذان سے بہلے درودوسلام پڑھنے کا تھم            | ۴.          |
| ٣_         | جنازہ کے ساتھ کلمہ شہادت کا نعرہ لگانا         | الم         |
| <b>64</b>  | تیجه اور اس کی قباحتیں                         | ٣٢          |
| r9         | گیارهوی کا حکم                                 | سوسو        |
| 14         | نماز باجماعت کے بعد زور سے کلمہ طیبہ پڑھنا     | ماسا        |
| ۵٠         | بدعت کرنے والوں کی مثال                        | ۳۵          |
| ۵۱         | صرف نیت کا اچھا ہونا کافی نہیں                 | ٣٧          |
| or         | سنت اور بدعت کی مثال                           | ٣2          |

## ﴿ سنت كامفهوم اور انتاع سنت كى اہميت

| ۵۵ | خطبه                                    | ۳۸  |
|----|-----------------------------------------|-----|
| ۵۵ | تمہيد                                   | ۳9  |
| 64 | ''سنت'' کے لفظی اور اصطلاحی معنی        | ۴٠  |
| 02 | غلط فہمی کی وجبہ                        | ای  |
| ۵۷ | '' داڑھی رکھنا سنت ہے'' اس کا صحیح مطلب | 47  |
| ۵۸ | جار بنیادیں                             | 44  |
| ۵۸ | قرآن، سنت                               | ~~  |
| ۵۹ | اجماع                                   | 70  |
| 71 | قياس                                    | ٣٦  |
| 41 | قیاس کی حقیقت                           | ٢4  |
| 44 | قیاس کرنا ہرایک کے بس کا کامنہیں        | ۲۸  |
| 44 | قیاس کی بنیادی شرط                      | ۴٩  |
| 42 | بهروبه برگز درست نهیں                   | ۵٠  |
| 44 | غیرعالم کے مسئلہ بنانے کا تھم           | ۵۱۰ |
| 44 | سنت کی پیروی کے درجات                   | ar  |
| 40 | میل آیت                                 | ٥٣  |
| ar | اصل شرعی ضابطه                          | ۵۳  |
| 77 | بعض مرتبہ تھم فرضیت کے لئے نہیں ہوتا    | ۵۵  |
| 42 | لطيفه                                   | ۲۵  |

| کھڑے ہو کر پانی بینا                          | 22                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|-----------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| دوسری آیت                                     | ۵۸                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| تيسري آيت                                     | ۵٩                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| آنخضرت صلی الله علیه وسلم کی پیروی کے دوفوائد | 4+                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| صحابه کرام کا اتباع سنت                       | 41                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| حضرت عمر فاروق كامعمول                        | 74                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| حضرت عمر یک کامیاب حکمران ہونے کا راز         | ٣                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| سنت کے تفصیلی مطالعہ کی ضرورت ہے              | 712                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| سنت پیمل کرنے کے طریقے                        | 40                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| پہلاطریقہ                                     | ۲۲                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| د وسرا طریقه                                  | ۲۷                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| صرف مطالع سے مقصد حاصل نہ ہوگا                | ۸۲                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ا تباع سنت کے ثمرات                           | 49                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                               | دوسری آیت  تیسری آیت  آنخضرت صلی الله علیه وسلم کی پیروی کے دوفوائد صحابہ کرام کا اتباع سنت حضرت عمر فاروق کا معمول حضرت عمر کے کامیاب حکمران ہونے کا راز سنت کے تفصیلی مطالعہ کی ضرورت ہے سنت پرعمل کرنے کے طریقے بہلا طریقہ دوسرا طریقہ صرف مطالعے سے مقصد حاصل نہ ہوگا |

## ﴿ سنت كامقام اور فتنه انكارِ حديث ﴾

| ∠9 | تمہيد                                 | ۷٠ |
|----|---------------------------------------|----|
| ۸٠ | بہترین انسان بننے کاطریقه             | 41 |
| ۸• | صحابہ کرام کے بلند مرتبہ ہونے کی وجبہ | ۷٢ |
| ۱۸ | ا تباع سنت کی قوت ، ایک واقعه         | ۷۳ |
| ٨٣ | ا تباع سنت کی ایک اہم فضیلت           | ۷٣ |
| ۸۳ | دوسری آیت                             | ۷۵ |

| ۷٦        | تيسري آيت                                               | ۸۳  |
|-----------|---------------------------------------------------------|-----|
| 44        | جھڑوں کی بنیاد                                          | ۸۵  |
| ۷۸        | چوشی آیت                                                | ۸۵  |
| ۷9        | منكرين حديث كا تعارف                                    | ۸۵  |
| ۸٠        | منکرین حدیث کی سرگرمیاں                                 | ۲۸  |
| Δſ        | منکرین حدیث کے دعوے کا جواب                             | ٨٧  |
| ۸۲        | منكرين حديث بر كفر كا فتؤى كب اور كيسے لگا؟             | ٨٧  |
| ۸۳        | منکرین حدیث کی شرانگیزیاں                               | ۸۸  |
| ۸۳        | ایک اصولی بات                                           | ٨٩  |
| ۸۵        | منکرین حدیث سے ہونے والے مناظرے کی روئیداد              | Λ9  |
| ۲۸        | دوسرا واقعه                                             | 9+  |
| ۸۷        | منکرین حدیث کا دوسرا رخ                                 | 9+  |
| ۸۸        | كتابت حديث پراعتراض                                     | 91  |
| <b>19</b> | جواب                                                    | 95  |
| 9+        | احادیث کی حفاظت تین طرح سے ہوئی                         | 91" |
| 91        | احادیث کس طرح حفظ کی جاتی تھیں؟                         | 98  |
| 97        | حفاظتِ حدیث کے لئے ابو ہریرہ رضی اللہ عند کی فاقد کشی   | 91  |
| 92        | ابو ہر رہے وضی اللہ عنه کی روایات                       | 914 |
| 91~       | ابوہریرہ رضی اللہ عنہ کے حفظِ حدیث کا امتحان: ایک واقعہ | 90  |
| 90        | امام بخاری کا واقعه                                     | YP. |
| 79        | امام بخاری رحمة الله علیه کو به مقام کیسے ملا؟          | 92  |
|           |                                                         |     |

| 9.^   | عرب علماء اور امام بخاري    | 94  |
|-------|-----------------------------|-----|
| 91    | امام ترمذي كأحافظه          | 91  |
| 99    | احادیث کی تاریخ             | 99  |
| 1 • • | راوی کے حالات جانے کا طریقہ | 1++ |
| [ • • | خلاصه                       | 1+1 |

## ﴿ ج کے بعد زندگی کیسے گذاریں؟﴾

| 1+0 | خطبه مسنونه                                        | 1+1  |
|-----|----------------------------------------------------|------|
| 1+4 | تمهيد                                              | 1+1~ |
| 1+4 | فوائد جج کے حصول کے لئے بیت اللہ کی حاضری ضروری ہے | 1+1~ |
| 1+4 | مختلف عبادات کے اثرات                              | 1+0  |
| 1+4 | حج کے فوائد سننے سے سمجھ نہیں آسکتے                | ۲+۱  |
| 1+A | مثال                                               | 1+4  |
| 1+9 | مجے بیت اللہ کے حیرت ناک اثرات                     | 1•Λ  |
| 1+9 | سادگی مگر                                          | 1+9  |
| 1+9 | عجيب مقناطيسيت                                     | 11+  |
| 11+ | منافع بقدر اخلاص وتقوي                             | 111  |
| 11+ | ہر بار نئے منافع                                   | 111  |
| 11+ | قبولیت حج اور اس کی علامات                         | 111  |
| 111 | بهانی علامت<br>پهلی علامت                          | االہ |

| ا۱۱         ا۱۲         ا۱۲         ا۱۲         االے کی کوئی بات نہیں         ولی اللہ بننے کا آسان طریقہ | 110<br>117<br>112 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| مایوی کی کوئی بات نہیں                                                                                    | 114               |
|                                                                                                           | ····              |
| ولى الله بننے كا آسان طريقه                                                                               | 11A               |
|                                                                                                           |                   |
| جج قبول ہونے کا مطلب                                                                                      | 119               |
| شکر کرنے کے ثمرات                                                                                         | 11-               |
| گناہ مزے کی چیز نہیں                                                                                      | 111               |
| الناه میں لذت آنے کی مثال                                                                                 | Irr               |
| انسان ماحول سے متاثر ہوتا ہے                                                                              | 144               |
| جج کے اثرات دراصل تقویٰ کی کیفیت ہے                                                                       | ١٢٣               |
| تقویٰ کیسے اختیار کریں؟                                                                                   | Ira               |
| قرآن مجيد كاخاص اسلوب                                                                                     | ורץ               |
| تقوی اختیار کرنے کا طریقہ۔اللہ والوں کی صحبت اختیار کرنا کا                                               | 114               |
| ایک داقعه                                                                                                 | 111               |
| الله والے قیامت تک رہیں گے                                                                                | 129               |
| صراط منتقیم میں اللہ والوں کا حوالہ دیا گیا                                                               | 114               |
| انعام یافته لوگ                                                                                           | 11"1              |
| ا الله والول کے ساتھ رہنے کا ایک خاص فائدہ                                                                | 124               |
| ا الله والول كے ساتھ رہنے ہے اثراتِ جج كى حفاظت                                                           | سوسوا             |
| ا کیسے لوگوں کی صحبت میں رہیں                                                                             | المالم            |

| ITT | دوسرا راستہ: تبلیغی جماعت کے ساتھ وقت لگانا             | 100   |
|-----|---------------------------------------------------------|-------|
| 188 | تبلیغ میں لگنے کے لئے بھی حدود وقیود کی پابندی ضروری ہے | 1124  |
| 188 | حضرت والدصاحب رحمته التدعليه كا واقعه                   | 11-2  |
| 150 | معمولات بوميه                                           | IFA   |
| 146 | ا۔ دین کتب کامطالعہ                                     | 1179  |
| 170 | ۲_ تلاوت قر آن مجيد                                     | 114+  |
| 110 | س <sub>-</sub> مناجات مقبول کی دعا ئیس                  | ۱۳۱   |
| 144 | دو کام ہر حال میں                                       | 164   |
| 144 | ا نماز کی پابندی                                        | ساماا |
| 177 | ۲۔ مال حرام سے بیچنے کی کوشش                            | الدلد |

## ﴿الله تعالى كى بے شار نعمتیں ﴾

| 149  | خطبہ                                      | ira  |
|------|-------------------------------------------|------|
| 119  | ایمان کے شعبے                             | الما |
| 194  | حیا۔ ایمان کا ایک عظیم شعبه               | 104  |
| 194  | حیا۔ ایک عظیم نعمت                        | IM   |
| 11-1 | الله تعالیٰ کی نعمتوں کوسو چنے کا فائدہ   | ١٣٩  |
| 11-1 | سانس لینا۔ اللہ تعالیٰ کی بہت بڑی نعمت ہے | 10+  |
| 1944 | یہ نعمت مفت میں ہر وقت ملی ہوئی ہے        | ا۵ا  |
| 184  | یا نی کی نعمت                             | ۱۵۲  |
| IPP  | بارون الرشيد كا ايك واقعه                 | 100  |

| 150 | جسم سے پیشاب نکلنا بہت بڑی نعمت ہے | 101 |
|-----|------------------------------------|-----|
| ira | گردوں کے ہیتال کا دورہ             | امد |
| 124 | کیا مصنوعی گرده بنایا جا سکتا ہے؟  | 107 |
| 12  | دل۔ اللہ تعالیٰ کی بہت بڑی نعمت    | 102 |
| ITA | دنیا کے بہب مسلسل کام نہیں کر سکتے | ۱۵۸ |
| 184 | خلاصه                              | 109 |

﴿ دو كمزور \_ يتيم اورغورت

| ١٣٣   | حدیث کا مطلب                                       | 14+ |
|-------|----------------------------------------------------|-----|
| ורירי | يتيم اورعورت دونو ل ضعيف ہيں                       | 141 |
| ורירי | یتیم کا مال کھانے کی وعید                          | 177 |
| Ira   | یتیم کا مال کھانے کی ایک صورت جس کی طرف دھیان نہیں | 144 |
|       | واتا                                               |     |
| Ira   | شربعت کا بتلایا ہوا ادب اور ہمارا طر نِمل          | ואר |
| IMA   | غلط طرز عمل كانتيجه                                | 170 |
| 104   | غرباء کے لئے پریشانی                               | 177 |
| امح   | ہمارے مرشد کی احتیاط                               | 174 |
| IM    | عورتوں ہے متعلق چندا حکام                          | AFI |
| 1179  | حضرت بقانوي رحمته الله عليه كالطرزعمل              | 149 |
| 1179  | محبت کے اعتبار سے برابری کرناممکن نبیں             | 14+ |
| 12+   | عورت پہلی سے پیدا کی گئی                           | 141 |

| 121  | بيه عورت كاعيب نهيس                                     | 127 |
|------|---------------------------------------------------------|-----|
| iar  | لیلی سے بیدا ہونے کا مطلب                               | 124 |
| 101  | بیوی کی جائز ضد بوری کردینی جاہیے                       | 124 |
| 100  | عورت کی قربانیاں                                        | 120 |
| 101  | ہمارے معاشرے میں عورت کے ساتھ برتاؤ کی کیفیت            | 1ZY |
| 100  | كيابيوى كے حصہ ميں صرف سسرال والے ہى آئے ہيں؟           | 122 |
| 100  | بیرتو جانوروں کا سا سلوک ہے!                            | IΔA |
| امدا | ایک اور شکین غلطی                                       | 149 |
| امدا | بيراسلام كاقصور نهيس                                    | 1/4 |
| rai  | مغرب نے عورتوں پر بے حدظلم کیا ہے                       | IAI |
| 164  | امریکہ میں عورتوں کے مسلمان ہونے کی وجہ                 | IAT |
| 102  | لندن كاايك واقعه                                        | IAM |
| 102  | مغرب نے عورت کو بیوتو ف بنایا                           | IΛΥ |
| ۱۵۸  | مغرب میںعورتوں کو مردوں کے برابر حقوق حاصل نہیں         | 1/0 |
| 100  | اسلام نے عورت کو جو مرتبہ دیا، وہ کسی اور مذہب میں نہیں | IAY |

## ﴿ دارالعلوم و بوبند سے دارالعلوم کراجی تک ﴾

| 171 | خطبه مسنونه                        | 11/2 |
|-----|------------------------------------|------|
| ואר | تمهيد                              | IAA  |
| ואר | جنگ آ زادی کے بعد مسلمانوں کی حالت | 1/19 |

| 190          |
|--------------|
|              |
| 191          |
| 197          |
| 191          |
| 190          |
| 190          |
| 197          |
| 194          |
| 19/          |
| 199          |
| r++          |
| <b>**</b> 1  |
| <b>*+ *</b>  |
| 1494         |
| <b>t+</b> 1° |
|              |
| r•0          |
| r+0<br>r+4   |
| +            |
| <b>r+</b> 4  |
|              |

| <b>11</b> • | دارالعلوم کی سب سے بہلی جماعت                              | 122 |
|-------------|------------------------------------------------------------|-----|
| rII         | طلبه کا ہجوم اور جگه کا کم پڑجانا                          | 122 |
| 717         | دارالعلوم کے لئے بڑے میدان کا حصول (علامہ عثانی کی یاد گار | 141 |
|             | کے طور پر)                                                 |     |
| 412         | مدرسه کا سنگ بنیاد اور علامه عثانی کی املیه کی مخالفت      | 149 |
| ۲۱۳         | والدصاحب كا وہاں دارالعلوم قائم كرنے سے انكار              | 149 |
| 710         | ا نکار کی وجہ                                              | 1/4 |
| riy         | دارالعلوم کے لئے موجودہ زمین کا ملنا                       | IAI |
| <b>11 _</b> | دارالعلوم کی ابتدائی اور موجوده حالت                       | IAI |

## ﴿ و بنی تعلیم اور عصبیت

|      |                                      | _   |
|------|--------------------------------------|-----|
| ١٨٥  | خطبهمسنونه                           | ۲۱۸ |
| IAY  | حبدرآ بادسندھ ہے لبی تعلق            | 719 |
| ١٨٧  | قیام پاکستان اور مدارس عربیه         | 14  |
| 1/19 | دین اسلام اور علم                    | 441 |
| 197  | درسگاهِ صفه                          | 777 |
| 191  | فضائل علم                            | 474 |
| 190  | علم دین ،فرض عین اور فرض کفاییه      | 444 |
| 1917 | فرض عین اور فرض کفایه کی تفصیل       | 770 |
| 190  | علم تصوف کا ضروری حصہ بھی فرض مین ہے | 777 |

| ریاض العلوم کی سریرستی              | 172                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|-------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| نیشنلزم کا بت                       | 777                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| اسلامی قو میت                       | 779                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| انتاه                               | 14.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| پاکستان اہل اسلام کی پناہ گاہ       | اسم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| اسلامی اخوت ومحبت                   | 744                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ایک مرکزی اداره و شخصیت کی ضرورت    | +++                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ستم ظریفی                           | ٢٣٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| بچوں کا چندہ                        | rra                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| مدرسه اور احسان                     | 444                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| تېمت تراشي                          | rr <u>~</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ار دو دانوں اوربستی والوں کی محرومی | ٢٣٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| اگرانسان نه بنے تو درندہ بھی نہ بنے | 119                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| مدرسے سے تعاون کی اجیل              | ۴۳۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                     | نیشنلزم کا بت اسلامی قومیت انتباه النتباه ومحبت النیک مرکزی اداره و شخصیت کی ضرورت ستم ظریفی مشم ظریفی بخون کا چنده بخون کا چنده شهمت تراشی اردو دانون اوربستی والول کی محروی اگرانسان نه بنے تو درنده بھی نه بنے اگرانسان نه بنے تو درنده بھی نه بنے |

## ﴿ تغیریذیر حالات میں اجتماعی اجتہاد کی ضرورت ﴾

| * YIZ | جدیدفقهی مسائل پر اجتماعی غور وخوض کی ضرورت | ا۲۲ |
|-------|---------------------------------------------|-----|
| MA    | علماء امت کی ذمه داری                       | 777 |
| rr•   | جزوی مسائل میں جزوی اجتہاد                  | ۲۳۳ |
| 771   | کیا اجتہاد کا دروازہ بند ہے؟                | ۲۳۳ |

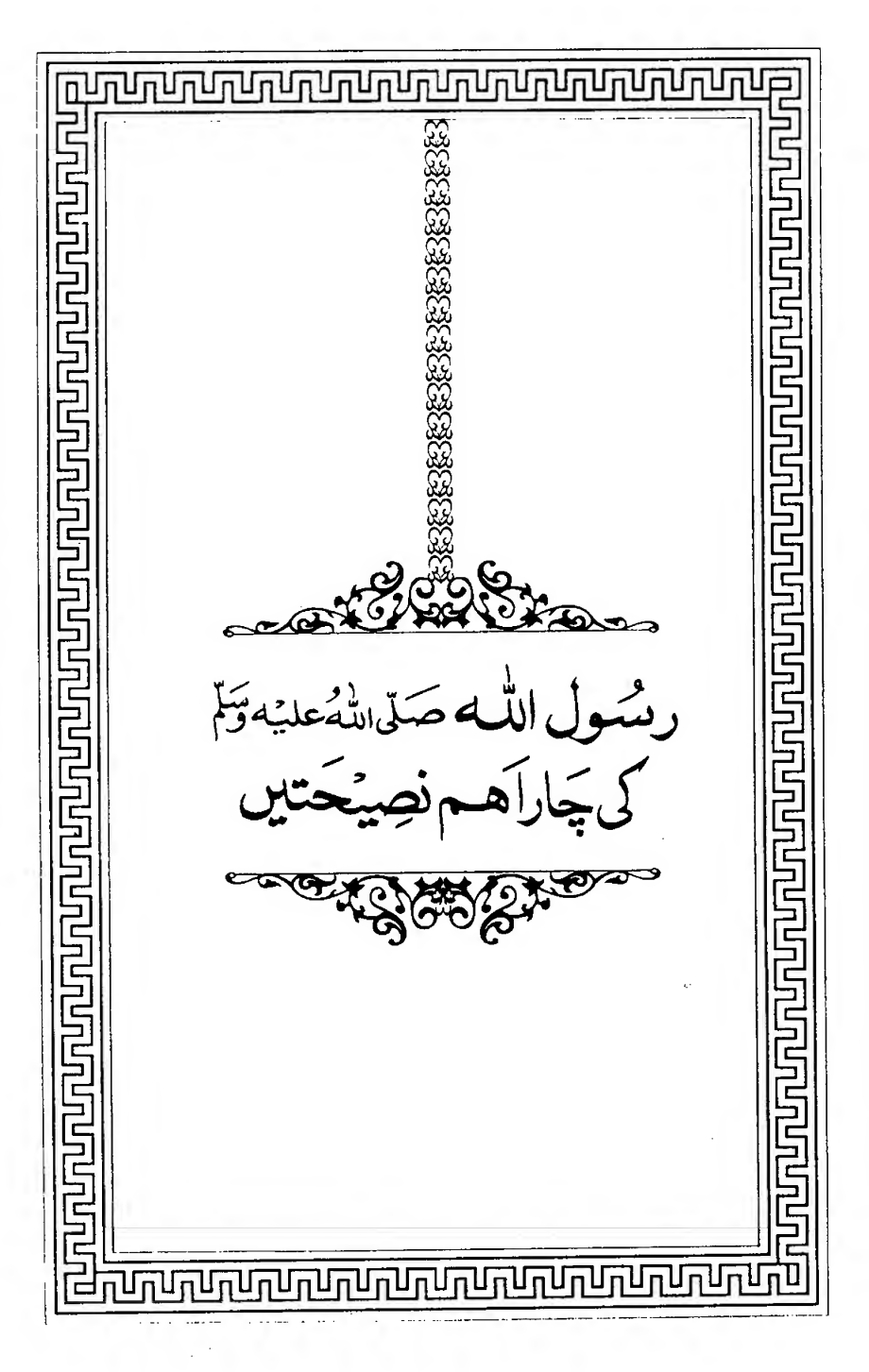
| rrr | جدید مسائل کے حل میں فقہاء امت اور علوم جدیدہ کے    | tra         |
|-----|-----------------------------------------------------|-------------|
|     | ماہرین میں تعاون کی ضرورت                           |             |
| 444 | اجتماعی اجتهاد و قیاس کی نظیریں                     | 44.4        |
| 227 | اجتماعی مسائل میں انفرادی فتاویٰ سے احتر از         | <b>T</b> M2 |
| 277 | ايخ خيالات پر تنقيد سننے ميں وسيع الظرفي            | ۲۳۸         |
| 777 | ہمارے بزرگوں کا ایک خاص امتیاز                      | 444         |
| 112 | اعضاء انسانی کی پیوند کاری                          | 10+         |
| 777 | معروضات كاخلاصه                                     | 101         |
| ۲۲۸ | جدید فقہی مسائل کے بارے میں علماء پاکستان کی کوششیں | rar         |
| 779 | اسلامی نظریاتی کوسل کی خدمات                        | ram         |
| ۲۳۱ | اسلامی اقتصادی کمیش پاکستان کی خدمات                | rar         |
| rra | با ہمی ربط کی ضرورت                                 | 700         |

## معظمت مدارس دينيه

| rrq  | خطبه مسنونه                          | 707 |
|------|--------------------------------------|-----|
| rr•  | تمهيد                                | 102 |
| *I** | دین تعلیم کا سلسلہ بند ہونے والانہیں | _   |
| 441  | و بنی مدارس کی تعلیم کا آغاز کب ہوا؟ | 109 |
| rri  | سب سے پہلی وحی کی آیات               | ۲۲+ |
| rrr  | اِس دین کی بنیا دعلم پر ہے           | 441 |

| rrr                                                      | یہ دینے والی قوم نہیں       | 777         |
|----------------------------------------------------------|-----------------------------|-------------|
| استان ۲۳۳۳                                               | اہلِ علم کی قربانیوں کی دا  | 444         |
| P/~P~                                                    | بهالما مدوسه                | ۲۲۳         |
| ندعنها كا فاقے برداشت كرنا                               | حضرت ابو ہر رہے ہ رضی اللہ  | 740         |
| صفه کی نقالی ۲۳۳                                         | اہلِ مدارس کی کفالت۔        | 444         |
| لئے دو مہینے کا طویل سفر                                 | صرف ایک حدیث کے             | 772         |
| کے والدین کی عظیم قربانی <u>کے والدین کی عظیم قربانی</u> | ربيعة الرائ رحمداللد        | 247         |
| جنازہ جیل سے نکلا ۲۳۸                                    | امام ابوحنیفه رحمه الله کاج | 779         |
| کا عهده کیوں قبول نه کیا؟                                | امام صاحب نے قضاء ک         | 12.         |
| ا ساری رات جاگنا                                         | امام محدر حمد الله كاساري   | 121         |
| ربانیاں تھ                                               | امام بخاری رحمه الله کی ق   | 747         |
| سال کی قید                                               | اندھے کنوئیں میں بارہ       | 121         |
| مائے جانے والے مظالم                                     | وسطِ ایشیا کے علماء پر ڈھ   | 121         |
| سال قيد ممال عدم                                         | صرف اذ ان کہنے پر چھ        | 120.        |
| rar                                                      | علماء پھر بھی موجود!        | <b>12</b> 4 |
| raa                                                      | ایک امام مسجد کا واقعه      | 722         |
| ں ہمارے اکابر کی قربانیاں                                | انگریزی دورِ حکومت میر      | 141         |
| جهاری ذمه داریاب                                         | مدارس کے حوالے سے           | 129         |





#### ﴿ جمله حقوق تجق ناشر محفوظ میں ﴾

موضوع رسول الله سلني آيا كي جارا بهم نصيحتيل مقرر حضرت مولا نامفتي محمد رفيع عثاني مدخله مقام مدرسة البنات، جامعه دارالعلوم كراجي تاريخ ٢١جمادي الاول ٣٣٣٠ اه ضبط وترتيب مولا نااعجاز احمد صداني بنتمام محمد ناظم اشرف

#### بسم الله الرحمن الرحيم

#### 

خطبه:

نحمدة ونصلّي على رسوله الكريم،

#### امالعد!

عن أبى نجيح العرباض بن ساريه رضى الله عنه قال: "وَعَظَنَا رسولُ الله صلى الله عليه وسلم موعظة بليغة وَجَلَتُ منها القلوب وذَرَفَت منه العُيون فقلنا: يارسول الله كأنّها موعظة مودّع فأوصينا قال: "أوصيكم بتقوى الله، والسمع والطاعة ان تأمّر عليكم عبدٌ حبشيٌ وانّه من يعش منكم فسيرى اختلافًا كثيراً فعليكم بسنتي وسنة

الخلفاء الراشدين المهديين، عضوا عليها بالنواجذ وايا كم ومحدثات الأمور فان كل بدعةٍ ضلالة (رواه ابوداود رقم الحديث (٤٤٤٣) باب في لزوم السنة، والترمذي باب ماجاء في الاخذ بالسنة واجتناب البدع رقم الحديث (٢٦٨)

#### 7.5

'' حضرت عرباض بن ساریہ رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ ایک مرتبہ رسول اللہ علیہ وسلم نے ہمیں بڑا بلیغ وعظ فرمایا جس سے دل ڈرگئے اور آنکھیں بہہ پڑیں۔ ہم نے عرض کیا یارسول اللہ! آپ نے یہ ایبا وعظ فرمایا جیسے کوئی رخصت ہونے والا وعظ وضیحت کرتا ہوں کہ اللہ سے ڈرواور امیر کی بات سننے اور اس کی اطاعت کرنے کی ، اگر چہم کرتا ہوں کہ اللہ سے ڈرواور امیر کی بات سننے اور اس کی اطاعت کرنے کی ، اگر چہم پر زبردتی ایک جبثی کو امیر کیوں نہ بنایا جائے اور جوتم میں سے زندہ رہے گا۔ وہ بہت سے اختلافات و کھے گا ہی تم لازم پکڑو میری سنت اور میرے خلفاءِ راشدین جو ہدایت یافتہ ہیں ، ان کی سنت کو اور اسے اپنی داڑھوں سے پکڑلو اور بچاؤ تم ایپ آپ ہدایت یافتہ ہیں ، ان کی سنت کو اور اسے اپنی داڑھوں سے پکڑلو اور بچاؤ تم ایپ آپ ہونئی باتوں سے ،کیونکہ ہر بدعت گراہی ہے۔'

## تمهيد:

سنت کی اہمیت اور جمیت کے متعلق بیان چل رہا تھا۔ اس ذیل میں چند آیات اور ایک حدیث کا بیان ہو چکا۔ آج دوسری حدیث کا بیان شروع کرتے ہیں۔ بیرروایت جلیل القدرصحانی حضرت عرباض بن ساریدرضی اللہ عنہ سے مروی ہے۔

## يهلي نصيحت: تقويل كاحكم:

اس حدیث میں آئے سب سے پہلا جملہ بیار شاوفر مایا" أوصب کے بند نفیحتیں فرمائی ہیں۔ ان نفیحتوں میں آپ نے سب سے پہلا جملہ بیار شاوفر مایا" أوصب کے بتقوی الله " (میں تمہیں اللہ سے ڈرنے کی وصیت کرتا ہوں) بیا ایسا فضیح اور بلیغ جملہ ہے کہ اگر آپ اس کے علاوہ اور پھے بھی ارشاد نہ فرماتے تو بھی بیہ جملہ کافی تھا۔ اس لئے کہ بیہ ایک ایسا جملہ ہے کہ پورا دین اس کے اندر آگیا ہے۔ اللہ سے ڈرنے کا حاصل بیہ کہ اللہ ایسا جملہ ہے کہ پورا دین اس کے اندر آگیا ہے۔ اللہ سے نجنے کا مطلب ہے کہ اللہ تعالیٰ نے جن چیزوں کے کرنے کا حکم دیا ہے وہ کرو اور جن سے منع کیا ہے یعنی گناہ کے کام ان سے بچو۔ یہی تو سارا دین ہے۔ عقیدہ وہ رکھو جو اللہ تعالیٰ اور رسول اللہ نے بتلایا ہے۔ وہ نہ رکھو جس سے اللہ نے روک دیا ہے۔ نماز ولی پڑھو جسی اللہ اور سارے انمال ظاہرہ و یسے کرو اس کے رسول نے بتلائی۔ اس کے برظاف نہ کرو۔ سارے انمال ظاہرہ ویسے کرو جسے کرنے کا حکم دیا گیا اور جن سے منع کیا گیا ان سے رک جاؤ۔ تمام فرائض وواجبات اور سنن اس میں آگئیں اور تمام حرام وکروہات سے بچنا اس کے اندر آگیا۔

### اصلاح معاشرہ کے لئے اکسیرنسخہ:

یمی ایک ایسی چیز ہے کہ اگر اسلامی معاشرے کے تمام طبقات مثلاً علماء، اسا تذہ ، حکام ، مفتیانِ کرام، سیاسی زعماء اسے اپنا مطبح نظر بنا کرمشتزک پالیسی بنالیس اور یہ فیصلہ کرلیس کہ ہم نے اسی کے مطابق عمل کرنا ہے تو پورے معاشرے کی اصلاح ہوجائے گی۔ نہ چوری باقی رہے گی اور نہ ڈکیتی، نہ رشوت باقی رہے گی اور نہ ناجائز سفارشات ، پورے معاشرے اور ملک میں امن وامان قائم ہوجائے گا۔ جو پچھ بنظمی، سفارشات ، پورے معاشرے اور ملک میں امن وامان قائم ہوجائے گا۔ جو پچھ بنظمی،

بدامنی، نااتفاقیاں، قبل وغارت گری، چوری ڈکیتی اور سرکاری دفاتر، عدالتوں اور مہرکاری دفاتر، عدالتوں اور مہتنالوں میں بدعنوانیاں نظر آرہی ہیں وہ سب اس ایک جملے سے صرف نظر کرنے کی وجہ سے ہیں۔ وہ جملہ یہی ہے " أو صب کے متقوی الله "( میں تمہیں وصیت کرتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہنا) آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم جمیں وصیت کرکے گئے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کی نافر مانی سے بچنا۔

## رشوت اور دیگر جرائم کی روک تھام کیسے ہو؟:

آج کمیش برکمیش قائم ہورہے ہیں۔ صوبائی مختسب ہے پھر مختسب اعلیٰ ہے، عدالتیں جھوٹی، پھر بڑی پھراس سے بڑی یہاں تک کہ سپریم کورٹ۔اس طرح رشوت کی روک تھام کے لئے مختلف قشم کے ادارے قائم ہورہے ہیں۔ ان سب چیزوں سے مسئلہ حل نہیں ہوگا بلکہ یہ مسئلہ حل ہوگا خدا کا خوف بیدا کرنے ہے۔ حضرت والد ماجد رحمة الله عليه كى بات ياد آئى۔ بير معداء كى دہائى كى بات ہے۔ یا کستان بنے ہوئے ابھی چند سال ہوئے تھے۔اس زمانے میں ضلع کا بڑا حکمران ڈی سی کے بچائے کلکٹر کہلاتا تھا۔ یہ نام انگریز کے زمانے سے جلا آ رہا تھا اور اس وقت تک یمی نام برقرار تھا۔ اس زمانے کے کلکٹر والد صاحب سے اجھاتعلق رکھتے تھے۔ ابک روز والد صاحب رحمة الله عليه سے عرض كرنے لگے: مفتی صاحب! بم نے ر شوت خوری کی روک تھام کے لئے ایک تمیٹی بنادی ہے۔ والد صاحب نے یو چھا اس تمیٹی میں کتنے افراد ہیں۔ کہنے لگے: دس آ دمیوں پرمشمل ہے۔ والد صاحب نے فرمایا کہ آب نے رشوت کھانے والوں میں دس آ دمیوں کا اور اضافہ کردیا۔ ان کی ر شوت کا پیتہ لگانے کے لئے پھر آپ کو ایک اور سمیٹی بنانی پڑ گی اور پھران کی رشوتوں کی خبر گیری کے لئے ایک اور کمیشن بنانا ہوگا (ہلے جسراً) اس طرح لامتناہی سلسلہ

شروع ہوجائے گا۔

کمیٹیوں کے قائم کرنے سے مئلہ اس کے لئے ضروری کہ معاشرے میں خدا کا خوف پیدا کرو۔ اللہ کی حکمرانی کا تصور قائم کراؤ اور بیہ تصور پیدا کراؤ کہ اللہ تعالی ہر وقت دیکھ رہا ہے اور ہماری ہر بات کوئ رہا ہے۔ سب کچھ ریکارڈ میں محفوظ ہو رہا ہے۔ سب کچھ دکھایا جائے گا اور ایک ایک چیز کا جواب دینا پڑے گا۔ جب تک آپ لوگوں کے دلول کے اندر جوابدہی کا احساس پیدا نہیں کریں گے آپ لوگوں کو جرائم سے نہیں روک سکتے۔

### روزه تقویٰ کی اعلیٰ مثال:

میں اس کی مثال دیا کرتا ہوں کہ ہم لوگ الحمدللہ رمضان المبارک میں روزے رکھتے ہیں۔ آج کل تو خیر سردیوں کے رمضان ہیں لیکن جب گرمیوں کے رمضان ہوتے ہیں تو دو پہر کے وقت پیاس کی وجہ سے برا حشر ہوتا ہے۔ حلق میں کانٹے جے رہتے ہیں، پیاس کی شدت کی وجہ سے بات کرنے کو جی نہیں چاہتا، بات کرنا دو بھر محسوس ہوتا ہے۔ اس حالت میں آپ ٹھنڈے ٹھنڈے ٹھنڈے پانی سے وضو بات کرنا دو بھر محسوس ہوتا ہے۔ اس حالت میں آپ ٹھنڈے ٹھنڈے ہیں کہ کہیں کوئی فظرہ منہ کے اندر نہ چلا جائے حالانکہ اگرآپ پانی کا ایک گھونٹ حلق میں اتار لیس تو قطرہ منہ کے اندر نہ چلا جائے حالانکہ اگرآپ پانی کا ایک گھونٹ حلق میں اتار لیس تو بالکل قطرہ منہ کے اندر نہ چلا جائے مالانکہ اگرآپ ہی ہوئی کوئی قطرہ بی آسان ہے لیکن آپ کتی احتیاط کرتے ہیں۔ ذرا سا خطرہ بھی محسوس ہو کہ کوئی قطرہ حلق کے قریب بہنچ گیا تو خا، خاکر کے اس کو تھو کتے ہیں۔ یہ کیا ہے!! یہاں کوئی عدل کے افراد موجود ہیں؟ کوئی انٹی کر پشن کمیٹی کے لوگ معائنہ کررہے ہیں؟ یا فوج اور عدالت کے افراد موجود ہیں؟ گھونٹ کیا ہوگ

تقویٰ ہے بس بینصور ہوتا ہے کہ جس کیلئے میں نے روزہ رکھا وہ مجھے دیکھ رہا ہے۔ اس لئے وہ پانی کا گھونٹ تک نہیں بیتا۔

پس ہمارے تقویٰ کی جو کیفیت روزے کے دوران ہوتی ہے۔ اگر زندگی کے ہر حال میں ہماری وہی کیفیت پیدا ہوجائے تو پورے معاشرے کی اصلاح ہوجائے۔ چنانچہ جب ہم دفتر میں کام کررہے ہوں تو ہمیں اس بات کا احساس ہوکہ ہمیں اس وقت کی تخواہ مل رہی ہے جو ہم یہاں دے رہے ہیں۔ ہمارا یہ وقت سرکاری کاموں میں ہی خرچ ہو، ڈیوٹی کے علاوہ کسی اور کام میں خرچ نہ ہو، بے کارکی گپ شپ میں، ذاتی کاموں میں، ذاتی خط کھنے وغیرہ میں نہ خرچ ہوجائے اور یہ ڈر لگار سے میں، ذاتی خط کھنے وغیرہ میں نہ خرچ ہوجائے اور یہ ڈر لگار سے کہ اللہ تعالیٰ د کھر ہا ہے۔

#### افسر كا در....!!

آئ کل بڑی بڑی تجارتی فرمیں اور ادارے اپنے ہاں لگا لیتے ہیں۔ تو اس کی سکرین پراس ادارے کے متعلق سب کچھ آتا رہتا ہے۔ مثلاً پانچ منزلہ عمارت ہے اور اس میں کی شعبے ہیں تو ہر شعبہ نظر آتا رہتا ہے اور پہ چلتا رہتا ہے کہ کون آرہا ہے، کون جارہا ہے، کون کیا کررہا ہے وغیرہ۔ نتیجہ یہ کہ سارے ملازمین چوکس رہتے ہیں۔ نہ ٹیلی فون پر کسی سے غیر ضروری بات کرتے ہیں اور نہ آنے جانے والول میں سے کسی سے فضول باتیں کرتے ہیں کیونکہ انہیں معلوم ہوتا ہے کہ انہیں و یکھا جارہا ہے۔ اگر ہراکی کے اندر بہی تصور اللہ رب العالمین کے بارے میں رہنے گئے کہ وہ ہے۔ اگر ہراکی کے اندر بہی تصور اللہ رب العالمین کے بارے میں رہنے گئے کہ وہ ہے تو پھر کام چوری مکمل طور پر ختم ہوجائے گی اور کام چوری کے خاتے کے نتیج میں مفاتر کا سارا نظام ٹھیک ہوجائے گا۔ تعلیمی اداروں میں طلبہ کو تعلیم ملنے گئے گی۔

ہیتالوں میں مریضوں کو علاج ملنے گئے گا۔ عدالتوں میں لوگوں کو انصاف ملنے گئے گا۔ بلدیاتی اداروں سے شہروں کے مسائل حل ہونے گئیں گے۔ پولیس سے لوگوں کو شخفظ ملنے گئے گا اور چوری ڈیمتی کا خاتمہ ہوجائے گا۔ پولیس والوں کے بارے میں مشہور ہے کہ پولیس والا اپنے افسر کے علاوہ کس سے نہیں ڈرتا۔ پولیس والا جتنا اپنے افسر سے ڈرتا ہے اگر اتنا وہ اپنے خدا سے ڈرنے گئے تو معاملہ آسان ہوجائے گا۔ افسر سے ڈرنے کا اتنا فائدہ نہیں ہوتا کیونکہ وہ ہر بات و کھتا اور سنتا نہیں جبکہ اللہ تعالیٰ ہر بات و کھتا اور سنتا ہے۔ خلاصہ یہ ہے کہ دنیا کے مسائل کا حل' تقوی' ہے۔ خدا کے خوف اور تقویٰ کے بغیر دنیا میں امن وامان قائم ہوہی نہیں سکتا۔

### أولوالامر كى اطاعت:

اس کے بعد فرمایا" والسسمع والطاعة" (اور سمع وطاعت کی بھی تمہیں نفیحت کرتا ہوں) اس کی تشریح بھی ذرا سمجھ لیجئے۔ ''سمع'' کے معنی بیں سننا اور ''طاعت'' معنی بیں قبول کرنا اور اس کے مطابق عمل کرنا۔ کس کی سمع وطاعت؟ اللہ اور اس کے مطابق عمل کرنا۔ کس کی سمع وطاعت؟ اللہ اور اس کے رسول کی اور أولوالامر (حکام) کی ۔ قرآن مجید میں ایک جگہ ارشاد ہے:

﴿ ياايها الذين امنوا اطيعوا الله واطيعواالرسول واولى الأمر منكم ﴾ (التاء،٥٩)

"اے ایمان والو! خدا اور اس کے رسول کی فرمانبر داری کرو اور جوتم میں سے صاحب حکومت ہیں، ان کی بھی"۔

## "أولوالأمر" سے كون مراد بين؟:

"أولوالامر" سے كون كون لوگ مراوبين؟ اس سلسلے ميں مختلف اقوال بيں۔

تحقیقی بات یہ ہے کہ حکومت کے معاملات میں حکام اور افسران جبکہ شریعت کے مسائل میں علیاء کرام اور مفتیان عظام اُولوالامر ہیں۔ انتظامی معاملات میں حکومت کا حکم چلے گا۔ جبکہ جائز ونا جائز میں حکم چلے گا مفتی صاحبان کا۔ حکومت کے لوگوں کی ذمہ داری ہے کہ وہ جائز ونا جائز کے بارے میں علیاء سے یو چھتے رہیں اور علیاء کرام کی ذمہ داری ہے کہ حکومت شرعی حدود کے اندر جو حکم نافذ کرے اس کی خلاف ورزی نہ کریں۔

## غلام كواميركي اطاعت كاحكم:

ایک اور حدیث میں آنخضرت صلی القد علیہ وسلم کا ارشاد ہے:
"اینے امیر کی اطاعت کرو اگر چہ اس کے منہ کے اعضا، کئے ہوئے ہوں۔"
(مسلم، کتاب الا مارہ)

ظاہر ہے کہ جس کے منہ کے اعضاء کئے ہوں کہ ناک بھی کئی ہوئی۔ کان بھی کٹا ہوا۔ آ نکھ بھی بھوٹی ہوئی تو وہ کس کام کا امیر ہوگالیکن آ پ نے اس کی بھی اطاعت کرنے کا حکم دیا حالانکہ اس شخص کے اندر امیر بننے کی اہلیت نہیں اس لئے کہ امیر بننے کے لئے شرط یہ ہے کہ وہ نابینا نہ ہو۔ اس کی ساعت ٹھیک ہو۔ زبان صحیح ہو، وہ بول اور من سکے لیکن اگر وہ زبردستی امیر بن گیا یا کسی نے اس کو امیر بنادیا تواب جائز امور میں اس کی اطاعت واجب ہوگی۔

## موجوده حکام کی اطاعت کی تفصیل:

اسی سے آج کل کے حکام کا مسکہ سمجھ لیجئے کہ اگر حکومت نے کسی نااہل شخص کو ڈپٹی کمشنر، کمشنر یا وزیر وغیرہ بنادیا یا خود کوئی زبردتی صدر بن گیا حالانکہ وہ اس کا اہل نہیں تھا۔ آج کل ناانصافیوں کا دور ہے اس لئے ایسا ہوتا رہتا ہے تو اس صورت میں جن لوگوں نے اسے اس عہدے پر فائز کیا، وہ گنہگار ہوں گے اور اگریہ خود زبردتی اس عہدے پر آیا تو خود گنہگار ہوگا لیکن اس کے ماتحت افراد پر اس کی خود زبردتی اس عہدے پر آیا تو خود گنہگار ہوگا لیکن اس کے ماتحت افراد پر اس کی طاعت واجب ہوگی بشرطیکہ اس کا حکم شریعت کے خلاف نہ ہو۔ جو حکم شریعت کے خلاف نہ ہو۔ جو حکم شریعت کے خلاف ہو، وہ نہیں مانا جائے گا۔ خواہ کسی کا ہو، باپ کا نہ ماں کا، عدالت کا نہ حاکم کا اور نہ کسی اور شخص کا۔

## جائز امور میں اطاعت کی مثال:

البت صرف جائز امور میں ان کی اطاعت واجب ہے۔ اس کی مثال یوں سبح کے کہ جیسے ٹریفک کے قوانین ہیں۔ ان قوانین کا ذکر قرآن وحدیث میں نہیں اور نہ ہی قرآن وسنت میں ان کی یابندی کرنے کا حکم دیا ہے۔ بیا حکم قانون کی کتابوں میں

ہے اور ''اولوالاً مر' نے اس پر عمل کرنے کا حکم دیا ہے۔ چونکہ یہ حکم ایبا ہے کہ جو شریعت کے خلاف نہیں بلکہ شریعت کے اعتبار سے پہندیدہ بھی ہے کیونکہ ان قوانین پر عمل کرنے سے لوگ تکالیف سے بچے ہیں۔ اگر اس کی خلاف ورزی ہوتو حادثات وغیرہ ہول گے۔ جس سے لوگول کو تکلیف ہوگی۔ شریعت نے بھی لوگوں کو تکلیف ہوگی۔ شریعت نے بھی لوگوں کو تکلیف پہنچانے سے منع کیا ہے۔ چنانچہ فقہاء کرام نے یہ مسکلہ بیان کیا ہے کہ عام حالات میں مسجد کے اندر نماز جنازہ پڑھنا مکروہ تح یکی ہے لیکن اگر باہر نماز جنازہ پڑھنے کے لئے سڑک یا گل کے علاوہ کوئی جگہنیں۔ اور یہ خیال ہو کہ اگر وہاں نماز جنازہ پڑھی جائے تو ٹریفک رک جائے گا۔ لوگول کی آ مدورفت بند ہوجائے گی تو الی صورت میں علاء نے فرمایا ہے کہ نماز جنازہ مسجد میں ادا کی جائے تا کہ راستہ بند نہ ہو۔

چونکہٹریفک کے قوانین نہ صرف بیا کہ شریعت کے خلاف نہیں بلکہ شریعت میں بیندیدہ بھی ہیں۔اس لئے ان کی پابندی کرنا واجب ہوگا۔

# نظم وضبط کی شرعی حیثیت:

اس کے خمن میں ایک بات میں جھے لیجئے کہ شریعت نے ہر چیز میں نظم وضبط رکھنے کا اہتمام کیا ہے مثلاً نماز کو دکھے لیجئے ، یہ ایک عبادت ہے۔ بندے اور اللہ تعالیٰ کا براہ راست تعلق ہے لیکن اس میں بھی ایک امام مقرر کیا گیا جس کی اقتدا ، میں نماز ادا کی جاتی ہے اور ایک رخ متعین کیا گیا۔ اگر یہ پابندی نہ ہوتی اور قبلے کا کوئی رخ متعین نہ کیا جاتا اور ہر ایک کو اضیار دیا جاتا کہ مسجد میں آنے کے بعد جس طرف چاہو، منہ کرکے کھڑے ہوجاؤ اور جس طرح چاہو کھڑے ہوجاؤ تو اس سے کیسی بنظمی بنوائیں ، قبلہ کا رخ متعین کیا ، ایک امام بنایا ، پھیلتی۔ شریعت نے اسے منظم کیا ، صفیل بن گئی۔ اس سے معلوم ہوا کہ شریعت کے بال

نظم وضبط پسندیدہ چیز ہے بنظمی شریعت کے مزاج کے خلاف ہے۔

# ''امیر''مقرر کرنے کی وجہ:

یکی وجہ ہے کہ شریعت نے نظم وضبط کو برقرار رکھنے کے لئے مختلف کاموں میں امراء مقرر کئے مثلاً جج میں آپ کیھتے ہیں کہ ایک امیر الحج ہوتا ہے۔ خود آخصرت سلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی زندگی میں حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کوامیر الحج بنا کر بھیجا۔ اس طرح جتنے جہاد ہوتے تھے۔ آپ اس لشکر کے افراد میں سے کسی کو امیر مقرر فرماتے تھے۔ مبلغین کو بھیجے تو ان میں ایک امیر مقرر کیا جاتا۔ یہاں تک کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ

'' اگرتم تین آ دمی مل کر سفر کرونو اینے میں سے کسی ایک کو امیر بنالو' لے

پھر جب کوئی امیرمقرر ہوجائے تو اس کی اطاعت واجب ہے۔ اس سے نظم وضبط برقرار رہتا ہے۔

#### مولا ناحسين احمد مدنى رحمه الله كا واقعه:

اسی سے ایک عجیب واقعہ یاد آیا۔ حضرت مولانا سید حسین احمد مدنی رحمہ اللہ ہمارے اکابر اور بزرگوں میں سے ہیں۔ حضرت والد صاحب قدس سرہ فرمایا کرتے سے کے درجے کے سے کہ '' میں نے ان سے سبق تو نہیں پڑھالیکن وہ میرے استادوں کے درجے کے بزرگ تھے۔'' اللہ تعالیٰ نے انہیں عجیب تواضع سے نوازا تھا۔ تواضع ، زہد، مجاہدے، مشقت، اٹھانا یہ ان کے خاص وصف تھے۔ والد صاحب قدس سرہ نے بتلایا کہ ایک مرتبہ ہماراان کے ساتھ ایک سفر پیش آیا۔ جب ہم اوگ اکٹھے ہوگئے تو حضرت مدنی مشتقت مقاراان کے ساتھ ایک سفر پیش آیا۔ جب ہم اوگ اکٹھے ہوگئے تو حضرت مدنی مشتور ہا۔ آداب السفر، رقم الحدیث الاسلام ، مقالوۃ باب آداب السفر، رقم الحدیث الاسلام ، مقالوۃ باب آداب السفر، رقم الحدیث الاسلام ، مقالوۃ باب آداب السفر ، رقم الحدیث الاسلام ، مقالوۃ باب آداب السفر ، رقم الحدیث الاسلام ، اللہ بیٹ اللہ

رحمہ اللہ نے فرمایا کہ بھائی! کوئی امیر مقرر کرلو۔ ہم نے عرض کیا۔ آپ امیر متعین ہیں۔ آپ ہم سب کے بڑے ہیں۔ چنانچہ آپ امیر مقرر ہوگئے۔ جب ریل آکر کھڑی ہوئی تو اپنے سامان کے ساتھ کئی دوسروں کا سامان بھی اٹھایا۔ کچھ کندھے پر، کچھ بغل میں، کچھ کہیں، کچھ کہیں، کسی اور کوسامان نہیں دیا، سب کا سامان اپنے سر پر اٹھالیا حالانکہ آپ کے شرکاء میں آپ کے شاگر دبھی تھے اور مرید بھی۔ سب نے عرض کیا حضرت! یہ سامان ہم اٹھاتے ہیں۔ فرمایا: دیکھو، بات مان جاو، امیر کی اطاعت واجب ہے اور امیر کا حکم ہے کہتم سامان نہ اٹھاو۔ اور فرمایا کہ:

﴿ سید القوم خادمهم ﴾ '' قوم کا سرداران کا خادم ہوتا ہے'۔

چنانچیکسی کوسامان اٹھانے نہیں دیا اور خود ہی سارا سامان اٹھا کر وہاں لے

گئے۔

# حکومت سے اختلاف میں بھی حدود کی رعایت ضروری ہے:

آج کل میہ طریقہ چل پڑا ہے کہ جتنا حکومت کے خلاف بولا جائے، اتنی بہادری کی بات مجھی جاتی ہے اور تعریف کی جاتی ہے کہ فلاں صاحب تو بڑے حق گوہیں، انہوں نے توحق ادا کردیا اور میہ بہت بڑے لیڈر ہیں۔ میہ کوئی اچھی بات نہیں ہے۔ اگر حکومت کے لوگوں سے اختلاف ہوتو اختلاف، اختلاف کے طریقے سے کیا جائے، قانون شکنی جائز نہیں، اور جائز امور میں ان کی نافر مانی جائز نہیں۔

# ایک غلط نبی اور اس کاازاله:

بہت سے لوگ یہ مجھتے ہیں کہ فاسق وفاجر حکام کی اطاعت واجب نہیں

ہوتی اور آج کل کے حکام تقریباً ایسے ہی ہیں۔ پاکستان کے حکام کو تو پھر بھی پچھ غنیمت سمجھو، دوسرے اکثر اسلامی مما لک میں اس ہے بھی زیادہ حالت خراب ہے۔ تو یوں سمجھا جاتا ہے کہ ان حکام کی اطاعت ضروری نہیں کیونکہ یہ نماز نہیں پڑھتے ، روزہ نہیں رکھتے۔ فلاں فلاں خرائی میں مبتلا ہیں۔ ویسے سب کے بارے میں یہ کہنا تو مشکل ہے کہ سب نماز نہیں پڑھتے اور روزہ نہیں رکھتے البتہ ظاہری حالات جو ہمارے سامنے ہیں۔ وہ اچھے نہیں بڑے بڑے گناہوں میں ملوث نظر آتے ہیں۔ وضع قطع کی فاظ سے بھی ان کی حالت اچھی نہیں لیکن اس کا یہ مطلب نہیں کہ جائز امور میں کی فاظ سے بھی ان کی حالت اچھی نہیں لیکن اس کا یہ مطلب نہیں کہ جائز امور میں بھی ان کی اطاعت نہ کی جائے۔

آ تحضور صلی الله علیه وسلم کا ارشاد ہے:

"امیری اطاعت کرو، خواہ تمہیں ان کا حکم پیند ہو یا ناپیند ہواور ان سے لڑائی مت کرومگر میہ کہتم ان سے کھلا ہوا کفر دیکھواور کفر بھی ایبا جس کی واضح دلیل تمہارے پاس ہو'۔

(مسلم، كتاب الاماره)

الیی صورت میں ان کے خلاف بغاوت کی جائے گی اور ان سے طاقت کے ذریعے سے نمٹا جائے گا۔ لیکن جب تک بید کیفیت نہیں، ان کے خلاف بغاوت بھی جائز نہیں اور جائز امور میں ان کی اطاعت بھی واجب ہے۔

# كون كہال امير ہے؟

اسی سے یہ سمجھ لیجئے کہ جس جھے میں جس شخص کو اختیار دیا گیا ہے۔ اس حصے کا وہ امیر ہے اور اس حد تک اس کی اطاعت واجب ہے۔ درسگاہ میں استاذ امیر ہے۔ دہاں اس کی اطاعت واجب ہے۔ دہاں اس کی اطاعت واجب ہے۔ وہاں اس

کی اطاعت واجب ہے۔ اس طرح ادارے کا سربراہ وہاں کا امیر ہے، ادارے کے اندراس کی اطاعت واجب ہے وغیرہ۔

#### اختلاف امت کے وقت کرنے کا کام:

اس کے بعد آب صلی اللہ علیہ وسلم فرمایا:
'' تم میں سے جو شخص زندہ رہے گا تو وہ بہت اختلافات دیکھے گا۔''

یہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی پیشین گوئی ہے۔ اختلافات کا دور حضرت عثان عثان عثنی رضی اللہ عنہ کے دور سے شروع ہوا اور اس کے بعد اختلافات بڑھتے گئے۔ یہاں تک کہ آج کل اختلافات کی شدت ہمارے سامنے ہے۔ اس صورت میں ہمارے کئے کیا تک کہ آج کل اختلافات کی شدت ہمارے سامنے ہے۔ اس صورت میں ہمارے کئے کیا تھم ہے؟ تو اس کے بارے میں آپ نے فرمایا:

﴿ فَعَلَيْكُمْ بِسُنَتِى وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيْنَ الْمُهْدِيِّينَ ﴾ المَهْدِيِّينَ ﴾

''لازم بکڑنا میری اور خلفاءِ راشدین کی سنت کو''۔

# خلفاءِ راشدین کے فضائل:

خلفاءِ راشدین میں سب سے پہلے ابو کمر صدیق رضی اللہ عنہ ان کے بعد عمر فاروق رضی اللہ عنہ ان کے بعد عثان غنی رضی اللہ عنہ ان کے بعد علی رضی اللہ عنہ ہیں۔ ان کو آپ نے خلفاء راشدین اور مہدیتین کہا۔ یہ ان کے حق میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بہت بڑی شہادت ہے۔ اس جملے میں آپ نے ان کے تین فضائل بیان کئے۔

ا۔ خلفاء:۔ خلیفہ کے معنی ہیں جانشین۔ کس کے جانشین؟ سیدالا قلین والآخرین کے جانشین، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے جانشین۔ ان جانشین کی اللہ کے ہاں کیا عظمت ہوگی۔

۲۔ راشدین: راشد کے معنی ہیں رُشدوالا۔ اور رُشد کہتے ہیں ہدایت کو۔
راشدین کا مطلب ہے ہدایت والا۔ گویا آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ان چاروں صحابہ کے بارے میں گواہی وے دی کہ بیلوگ ہدایت یافتہ ہیں۔ ہدایت کے خلاف کام نہیں کریں گے۔

۳- مہدیتین: پھراسی معنی کے اندر مزید تاکید پیدا کرنے کے لئے فرمایا مہدیین: فظ مہدی، ہدایت سے اسم مفعول ہے۔ مہدی اس شخص کو کہتے ہیں جے مہدییت دے دی جائے۔ مہدیین، مہدی کی جمع ہے یعنی وہ لوگ جنہیں ہدایت دے دی گئی ہے۔

# حق وباطل بہجانے کی کسوٹی:

تو آپ نے ایک حل جمویز فرمادیا کہ جب امت میں اختلافات ہوں تو میر ہے اور خلفاءِ راشدین کے راستے کو اپنالؤ کہی جنت کا راستہ ہے۔ گویا حق وباطل کو بہچاننے کی ایک کسوئی ہمارے ہاتھ میں دے دی کہ جب بھی اختلاف رائے سامنے آئے تو اس کاحل ہے ہے کہ بید دیھو کہ کوئی بات رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم کی سنت کے مطابق ہوئی، وہ درست سنت کے مطابق ہوئی، وہ درست ہوگا۔ بعض مرتبہ براہ راست رسول اللہ کی سنت میں اس کا ذکر نہیں ہوگا تو پھر خلفاء راشدین میں سے دیکھلوکہ کس کی بات ان سے ملتی ہے۔ جو بات خلفاءِ راشدین میں نے دیکھلوکہ کس کی بات ان سے ملتی ہے۔ جو بات خلفاءِ راشدین کے مطابق ہوگی۔ وہ سے دیکھلوکہ کس کی بات ان سے ملتی ہے۔ جو بات خلفاءِ راشدین کے مطابق ہوگی۔ وہ سے جو گا۔

# شیعه سنّی اختلاف کی وجه:

شیعہ کی اختلاف بھی یہی ہے۔ سی کہتے ہیں کہ ہم '' اہل السنّت والجماعة''
ہیں۔ جماعت سے مراد صحابہ کرام کی جماعت ہے۔ یعنی ہم رسول الدُّصلی اللہ علیہ وسلم
کی سنت کو جبت مانتے ہیں اور صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کی سنت کو جبت سجھتے
ہیں۔ بعض مرتبہ ایک مسللہ میں دوشم کی روایات آ جاتی ہیں اور کسی سے اس عمل کا جواز معلوم ہوتا ہے۔ ایک صورت معلوم ہوتا ہے اور کسی دوسری روایت میں اس کا عدم جواز معلوم ہوتا ہے۔ ایک صورت میں صحابہ کرام کا عمل و اعتبار کیا، ہم سمجھیں میں صحابہ کرام کا عمل و یکھا جاتا ہے۔ صحابہ کرام نے جس عمل کو اعتبار کیا، ہم سمجھیں گے وہی ٹھیک ہے اس لئے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تعلیمات کو جتنا انہوں نے سمجھا، اتنا کوئی دوسرانہیں سمجھ سکتا۔ تو ہم اہل السنّت والجماعت ہیں۔ جبکہ یہ شیعہ حضرات (اللہ تعالی انہیں ہدایت عطا فرمائ) کہتے ہیں کہ ہم اہل بیت کو مانتے ہیں ورخلفاءِ حضرات (اللہ تعالی انہیں ہدایت عطا فرمائ) کہتے ہیں کہ ہم اہل بیت کو مانتے ہیں اورخلفاءِ حالانکہ اہل بیت کوتو ہم بھی مانتے ہیں۔ اہلِ بیت تو ہمارے سرے تاج ہیں اورخلفاءِ راشدین کوبھی مانتے ہیں لیکن سے مرف اہل بیت ہی کو مانتے ہیں۔ اگر یہ بھی سب کو مانتے ہیں۔ آگر یہ بھی سب کو مانتے ہیں گی کی مانتے ہیں۔ آگر یہ بھی سب کو مانتے ہیں۔ آگر یہ بھی سب کو مانتے ہیں۔ آگر یہ بھی سب کو مانتے ہیں گی کہ بم اہل بیت ہیں۔ آگر یہ بھی سب کو مانتے ہیں۔ آگر یہ بھی سب کو مانتے ہیں۔ آگر یہ بھی سب کو مانتے ہیں۔ آگر یہ بھی مانتے ہیں گی کہ بی ایس تو اختلاف ختم ہوجائے گا۔

## ايك دلچسپ واقعه:

ایک واقعہ یاد آیا۔ یہاں عام طور پر جب عاشورہ کا موسم آتا ہے تو حکومتی افسران میٹنگ بلاتے ہیں۔ شیعہ سنی علاء کو جمع کرتے ہیں اور ضابطہ ممل طے کرتے ہیں۔ مولا نا ادریس کا ندھلوی رحمہ اللہ بہت بڑے عالم اور محدث تھے۔ جامعہ اشر فیہ لا ہور میں پڑھاتے تھے۔ ان کے دور میں ایک مرتبہ گورنر نے میٹنگ بلوائی۔ شیعہ سنی علاء گئے۔ ان میں یہ بھی تھے۔ گورنر صاحب نے کہا کہ ہم نے امن وامان قائم کرنے علاء گئے۔ ان میں یہ بھی تھے۔ گورنر صاحب نے کہا کہ ہم نے امن وامان قائم کرنے

کے لئے آپ کو بلایا ہے۔ مولانا ادریس کا ندھلوی رحمہ اللہ نے فرمایا: آپ نے مجھے کیوں بلایا۔ میں تو سنی ہوں۔ میں تو ان کے سارے بزرگوں کو مانتا ہوں اور سب سے محبت اپنے ایمان کا حصہ سمجھتا ہوں۔ لیکن یہ ہمارے بہت سے بزرگوں کو گالیاں دیتے ہیں۔ اگر آپ ان کو ٹھیک کردیں تو امن وامان قائم ہوجائے گا۔ باقی ہمیں بلانے کی کیا ضرورت ہے۔ واقعہ بھی یہی ہے۔ اللہ تعالی انہیں اس گناہ سے بچنے کی توفیق دے دے۔

## سنت کومضبوطی سے پکڑنے کی ہدایت:

آب صلی الله علیه وسلم نے آ کے فرمایا:

وعضوا عليها بالنواجذ

''میری اور خلفاءِ راشدین کی سنت کو) اپنی داڑھوں سے پکڑ لو''

جب کسی کو مضبوطی سے پکڑنے کے لئے کہا جاتا ہے تو عربی میں یوں کہا جاتا ہے کہ اسے نواجذ (داڑھوں) سے پکڑلو۔ یعنی اگلے دانتوں سے پکڑو گے تو اس بات کا خطرہ ہے کہ دانت ٹوٹ جا کیں گے۔ داڑھ سے پکڑو گے تو مضبوطی رہے گی اور وہ چیز چھوٹے گی نہیں۔ گویا یہ فرمایا کہ میری اور خلفاءِ راشدین کی سنت کو اس طرح مضبوطی سے پکڑلوکہ وہ چھوٹے نہ یائے۔

# بدعت سے بیخے کا حکم:

اس کے بعد فرمایا:

وإيّاكُم ومُحدثاتِ الْأُمورِ فَإِنَّ كُلِّ بِدُعَةٍ ضَلَالَةٌ

بچاؤ تم اینے آپ کونی نئی باتوں سے کیونکہ ہر بدعت گراہی ہے۔

لینی اگر کوئی شخص کسی شرعی دلیل کے بغیر دین کے اندر کوئی بات بڑھائے گاتو یہ بدعت ہے جو کہ حرام ہے اور ہر بدعت گمراہی ہے۔

#### بدعت کے لغوی واصطلاحی معنی:

بدعت کے لغوی معنی ''نی چیز' کے ہیں۔ جونی چیز ایجاد کی گئی ہو، وہ لغوی معنی کے اعتبار سے جہاز بھی بدعت ہے۔ معنی کے اعتبار سے جہاز بھی بدعت ہے۔ ٹیلی فون اور مائیکروفون وغیرہ بھی بدعت ہیں۔ لیکن شریعت کی اصطلاح میں بدعت کا مطلب یہ ہے کہ جو چیز دین میں شامل نہیں، اُسے کوئی شخص کسی شرعی دلیل کے بغیر اپنی طرف سے دین میں شامل کردے عمل کے طور پر یا عقیدے کے طور پر۔ تو یہ اضافہ جو اس نے اپنی طرف سے دین کے اندر کیا '' بدعت کہلائے گا۔''

## كونسا اضافه بدعت ہے؟:

اگر یہ نئی چیز کسی شری دلیل سے آئی ہو۔ مثلاً قرآن، حدیث، اجماع یا قیاس سے ثابت ہورہی ہوتو وہ بدعت نہیں ہوگی کیونکہ وہ شری دلیل سے ثابت ہورہی ہوتی ہے۔ بدعت وہ چیز ہوتی ہے جو کسی شری دلیل کے بغیر ہومثلاً کوئی شخص یوں کہے کہ صبح کے وقت آ دمی خوب تازہ دم ہوتا ہے۔ کسی قتم کی تھاوٹ نہیں ہوتی تو اس وقت دو رکعت فرض کے بجائے چار فرض ہونے چاہئیں۔ لہذا ہم چار رکعت فرض پڑھا کریں گے تو یہ اضافہ چونکہ شری دلیل کے بغیر ہے۔ اس لئے بدعت ہے اور ایسے اضافے کرنے والے کو جوتے پڑیں گے کہتم کون ہودین کے اندر اضافہ کرنے والے، دین

بنانے اور بھیجنے والے ہم ہیں۔تم اپنی بقر اطبیت کو اپنے پاس رکھو۔

## ایک غلط قنمی اور اس کا از اله:

بعض لوگ سجھتے ہیں کہ ہرنی چیز کو بدعت کہتے ہیں۔ اس لئے وہ کہتے ہیں کہ صاحب! آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں مسجد نبوی کجی تھی۔ حجت کھجور کی شاخوں کی تھی اور فرش پر سنگریزے پڑے ہوئے تھے اور اب تم لوگوں نے اتی عظیم الثان مسجدیں بنالی ہیں خود مسجد نبوی اور حرم کی مسجد کتنی عظیم الثان بن چکی ہیں۔ اس طرح دنیا میں اور سینکڑوں کی مساجد بنائی گئی ہیں تو پھر یہ بھی بدعت ہے۔ اس کا جواب یہ ہے کہ اگر ہرئی چیز کو بدعت کہا جائے تو پھرتم خود بھی بدعت ہواس ائے کہ تم بھی تو آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے دور میں نہیں تھے۔

خوب سمجھ لیجئے! ہرنی چیز کو بدعت نہیں کہتے، بدعت اس نی چیز کو کہتے ہیں جو دین کے طور پر دین میں شامل کی جائے چنانچہ اگر کوئی شخص یہ کہے کہ کچی مسجد میں نماز پڑھنا کا ثواب زیادہ ہے لہذا میں اس مقصد کے لئے کچی مسجد تعمیر کرتا ہوں تو یہ بدعت ہوگی، اس لئے کہ اس نے اپنی طرف سے شریعت کے اندر ایک تھم کا اضافہ کردیا وہ یہ کہ کچی مسجد میں نماز پڑھنے کا ثواب زیادہ ہے۔''

اس کے علاوہ دوسری بات سے ہے کہ مسجد کو بکا بنانا حضرت عثان غنی رضی اللہ عنہ سے ثابت ہے۔ حضرت عثان غنی رضی اللہ عنہ جلیل القدر صحابی اور خلفاءِ راشدین میں سے ہیں اور اس حدیث کے شروع میں گذر چکا ہے کہ آ پ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ'' تم اپنے اوپر لازم پکڑ لومیری سنت کو اور خلفاء راشدین کی سنت کو'' تو چونکہ کی مسجد بنانا عثمان غنی رضی اللہ عنہ کے فعل سے ثابت ہے تو گویا کی مسجد کا بنانا خود

سنت سے ثابت ہو گیا۔

اور یہ بھی ثابت نہ ہوتا تب بھی اتن بات تو ثابت ہے کہ مسلمانوں کو راحت پہنچانا ثواب کا کام ہے۔ یہ بات قرآن اور حدیث دونوں سے ثابت ہے اور کی مسجد بننے سے ظاہر ہے کہ نمازیوں کو راحت ملے گی تو اس طرح قرآنی آیات اور احادیث کے عموم سے مسجد کے بکا بنانے کا جواز بھی ثابت ہوگیا۔ ہاں البتہ بکی مسجد میں نماز پڑھنے پر زیادہ ثواب ملنے کا اعتقاد رکھنا بلا شبہ بدعت ہے، کیونکہ اس کی کوئی دلیل نہیں۔

یکی معاملہ دینی مدارس کا ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ میں ''
صفہ'' کے نام سے جو مدرسہ تھا۔ وہ ایک چبوترہ تھا۔ اس پر جبت بھی کجی سی تھی۔ اب
مدارس کے اندرشاندار عمارتیں بن نچکی ہیں۔ یہاں پر بھی وہی بات ہے کہ اگر طالب
علموں کوراحت پہنچانے کی نیت سے کچی عمارتیں بنائی جا ئیں گی تو یہ تواب کا کام ہے
لیکن اگر کوئی یوں کہے کہ کچی عمارت میں پڑھنے کا ثواب کچی عمارت میں پڑھنے کے
مقابلے میں زیادہ ہوتا ہے تو یہ بدعت اور جہالت کی بات ہوگی۔

# اذان سے بہلے درود وسلام بڑھنے کا حکم:

ای سے مرقبہ چند برعتوں کی حقیقت بھی سمجھ لیجئے۔ آج کل یہ سلسلہ چلا ہے کہ اذانوں سے پہلے "المصلوة والسلام علیك یارسول الله اپڑھا جاتا ہے۔ بلا شبہ درود شریف بہت بڑی نعمت ہے۔ اور اتن بڑی عبادت ہے کہ جب قرآن وصدیث میں ہم اس کے فضائل پڑھتے ہیں تو جی یہ چاہتا ہے کہ کوئی اور کام ہی نہ کریں۔ بس درود شریف ہی پڑھتے رہیں۔ بہت ہی خیروبرکت کی چیز ہے۔ دین ودنیا کی کامیابی اس مضمر ہے۔ لیکن اس موقع پر دورد شریف پڑھنے کا کوئی شوت

نہیں۔ جواذان آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت بلال کو سکھائی تھی۔ حضرت بلال اسی کے مطابق اذان دیتے تھے۔ مکہ مکرمہ میں آپ نے حضرت ابومحذورہ کو اذان پرمقرر فرمایا تھا۔ وہ وہاں اذان دیتے تھے، وہی اذان آج تک چلی آرہی ہے۔ اس اذان کے شروع میں درود شریف پڑھنا ثابت نہیں۔

اگر آج کوئی شخص بیہ کھے کہ چونکہ درود شریف کے فضائل بہت زیادہ ہیں۔ اس کئے اذان کے شروع میں مذکورہ درود کہنے میں کیا حرج ہے تو اس کا جواب ہے کہ بیر بات ٹھیک ہے کہ درود شریف کے فضائل بہت زیادہ ہیں لیکن اس موقع پر درود یر صنے کی کوئی فضیلت ثابت نہیں۔ اگر اس موقع پر درود شریف پڑھنا باعثِ فضیلت ہوتا تو آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم حضرت بلال اور حضرت ابو محذورہ رضی اللہ عنہما کو اس کا تھم دیتے اور وہ اپنی اذانوں کے شروع میں اس کا اضافہ فرماتے تو کیا (العیاذ بالله) حضور صلى الله عليه وسلم عص غلطي موكن اور أنبيس وه بات سمجه ميس نه آئي جو آج تمہاری سمجھ میں آئی۔ اس موقع پر درود شریف پڑھنے کو باعث فضیلت اور ضروری سمجھنا تو ایک قشم کا آنخضرت صلی الله علیه وسلم برتهمت لگانا ہے کہ بیہ بات ان کی سمجھ میں نہیں آئی تھی۔ ہم ان سے بہتر کام کرتے ہیں۔ بھلا رسول صلی اللہ علیہ وسلم سے بہتر کوئی کام کرسکتا ہے اور دین کے معاملے میں کوئی شخص صحابہ سے آگے برو صکتا ہے؟ ہر گزنہیں تو جب انہوں نے بیہ کام نہ کیا تو آج اسے باعث فضیلت سمجھنا بدعت اور جہالت کی بات ہے۔

# جنازہ کے ساتھ کلمہ شہادت کا نعرہ لگانا:

ای طرح جب جنازہ اٹھایا جاتا ہے تو بعض لوگ نعرے لگاتے ہیں' کلمہ شہادت' اللہ اللہ اللہ " بلا شبہ کلمہ پڑھنا بہت بڑی فضیلت کی بات ہے

لیکن بیرد کیھوکہ اس موقع پرتاج دار کو نین محمد رسول القد صلی القد علیہ وسلم نے ایبا کیا تھا یا نہیں کیا؟ صحابہ کرام نے ایبا کیا تھا یا نہیں؟ اگر کیا تھا یا اس کے کرنے کی مدایت دی تھی تا ضرور کرو اور اگر نہیں کیا تو تم اسے کیوں کرتے ہو؟

آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے خود کتنے جنازے اٹھائے ہیں اور کتنی بار جنازوں میں اور کفی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ شریک رہے ہیں۔ اگر اس موقع پر جنازوں میں اور کفن و دن میں صحابہ کرام کے ساتھ شریک رہے ہیں۔ اگر اس موقع پر کلمہ پڑھنا مقصود یا باعثِ فضیلت ہوتا تو کیا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام اے جھوڑ دیتے ؟

# تیجه اور اس کی قباحتیں:

ای طرح تیج اور سوم کا معاملہ ہے۔ جب کسی کا انتقال ہوا تو تیمرے روز سب جمع ہوگئے۔ قرآن خوانی ہوئی اور مٹھائی یا کھانا وغیرہ کھلا یا گیا۔ عام طور پرغریب اور مسکینوں کو کھلانے کے بجائے مالدار لوگ خود کھا جاتے ہیں۔ حالا نکہ اصل تھم یہ ہے کہ اگر میت کی روح کو ثواب پہنچانا ہوتو صدقہ و خیرات کروجس کا سیح طریقہ یہ ہے کہ اس طرح صدقہ کرو کہ ایک ہاتھ سے کروتو دوسرے ہاتھ کو خبر نہ ہو۔ جبکہ تیجہ میں دھم دھڑکا ہوتا ہے اگر غریب کو کھلانا ہھی ہوتو گویاسب کے سامنے اعلان کر کے کھلانا ہوا۔ اور پھر یہ بچھنا بھی غلط ہے کہ تیسرے دن کریں گے تب تو ثواب ملے گا۔ کسی اور دن کریں گے تب تو ثواب ملے گا۔ کسی اور دن کریں گے تب تو ثواب ملے گا۔ کسی اور دن کریں گے تب تو ثواب ملے گا۔ کسی اور دن کریں گے تب تو ثواب ملے گا۔ کسی اور دن کریں گے تب تو ثواب ملے گا۔ کسی اور دن کریا جا سکتا ہے مثلاً چو تھے روز کرلو، دوسرے روز کرلو یا پہلے ہی دن کرلو وغیرہ۔ اس میں ایک اور قباحت یہ پائی جاتی ہے کہ عام طور پر لوگ تیجے وغیرہ کھانا میت کے گھر میں چاول بھی ہیں۔ مثلاً میت کے گھر میں چاول بھی ہیں۔ کھانا میت کے گھر میں چاول بھی ہیں۔ مثلاً میت کے گھر میں چاول بھی ہیں۔ گھانا میت کے گھر میں چاول بھی ہیں۔ گھانا میت کے گھر میں چاول بھی ہیں۔ مثلاً میت کے گھر میں چاول بھی ہیں۔ گھانا میت کے گھر میں چاول بھی ہیں۔ آئی میں جاول بھی کہیں رکھا ہے۔ مصالحے وغیرہ بھی موجود ہیں۔ اس میں چاول بھا کر کھلا دیتے ہیں

اور اگر خریدنا پڑا تو ای کے پیپوں سے خرید کر پکایا حالانکہ یہ جائز نہیں۔ اس لئے کہ اس کا سارا ترکہ جی کہ نمک مرچ اور سوئی دھا گے تک کا سارا سامان اب میت کی ملک نہیں رہا جبکہ وارثوں کی ملکیت ہوگیا۔ لہذا جب تک سارے ورثاء راضی ہوکر یہ فیصلہ نہ کریں کہ ہم اپنے جصے میں صدقہ خیرات کریں گے۔ اس وقت تک اس میں سے صدقہ خیرات کریں گے۔ اس وقت تک اس میں سے صدقہ خیرات کرنا جائز نہیں اور اگروارثوں میں کوئی نابالغ ہے تو اس کی اجازت کے باوجود بھی اس کا حصہ صدقہ کے لئے استعال نہیں کر سکتے اس لئے کہ شری حکم یہ ہو کہ نابالغ بچہ اگر یہ کہہ بھی دے کہ میری رقم صدقہ خیرات پرخرچ کردو تو بھی اُسے خرچ کرنا جائز نہیں کیونکہ وہ ناسجھ ہے اور یہی حکم مجنون کا ہے۔

اب دیکھئے کہ اس میں کتنی خرابیاں ہیں۔ وارثوں کا حق مارا جارہا ہے اور برعت کا ارتکاب بھی ہورہا ہے۔ اگر کوئی شخص تیجہ نہ کرے تو کہا جاتا ہے کہ ارے فلاں نے تو تیجہ بھی نہ کیا۔ بھر دسوال آجاتا ہے۔ بھر چالیسوال اور بھر بری آتی ہے حالانکہ شریعت میں تیجہ اور دسوال کا کوئی ذکر ہے اور نہ چالیسویں اور بری کا۔

# گيارهوين کاڪٽم:

ایک صاحب مجھ سے کہنے گئے کہ گیار ہویں کا کیا تھم ہے؟ میں نے جواب دیا کہ قرآن مجید میں تو کہیں گیار ہویں کا ذکر نہیں ہے اور نہ حدیث میں اور نہ فقہ کی کتابوں میں۔اس لئے ہم تو اس کا تھم جانتے نہیں اگر کوئی دین کی بات ہوتی تو ہم جان گئے ہوتے یہ بات تو دین کی کسی کتاب میں لکھی ہوئی نہیں۔ اس لئے ہم تو جانتے نہیں، آپ ہی جانتے ہوں گے۔

# نماز باجماعت کے بعد زور سے کلمہ طبیبہ بڑھنا:

اسی طرح بعض مسجدوں میں ویکھتے ہیں کہ نماز کے سلام پھرنے کے بعد

زور زور سے لا الہ الا اللہ ، لا الہ الا اللہ بڑھتے ہیں۔ یہ بہت او نچا اور عظمت والا کلمہ ہے۔ آ دی مسلمان ہی اس کلمہ ہے ہوتا ہے لیکن اس کا موقع یہ نہیں۔ روایات ہیں آتا ہے کہ جب آنخصرت سلی اللہ علیہ وسلم نماز کا سلام پھیرتے تو فرماتے استغفر اللہ ، استغفر اللہ ، تین مرتبہ کہتے تھے۔ (مقلوۃ المصابح ، ببالذکر بعد الدعاء ، رقم الحدیث ۱۹۱۱) استغفر اللہ ، تین مرتبہ کہتے تھے۔ (مقلوۃ المصابح ، ببتر تو کلمہ ہے تو پھر اسے کیوں نہ اب اگر کوئی شخص یہ کہے کہ استغفار سے بہتر تو کلمہ ہے تو پھر اسے کیوں نہ پر سا جائے تو اس کا جواب یہ ہے کہ بلاشبہ کلمہ طیبہ استغفار سے بہتر اور افضل ہے لیکن اس موقع پر بہی اس موقع پر بہی اللہ کہنا فضل ہے اس لئے کہ ہمارے آتا نے اس موقع پر بہی جو اس موقع پر بہی جو کہا۔ ہمارے آتا ، ماؤی اور ملم بی تا جدار کوئین سیدنا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہیں جو طریقہ انہوں نے کرکے بتلا دیا۔ وہی طریقہ افضل ہے۔ اس جیسا طریقہ ونیا کی کوئی طاقت لا نہیں سکتی۔ نہ کوئی عالم اور مجتھد لاسکتا ہے اور نہ کوئی عالم اور مجتھد لاسکتا ہے۔ اس حیا طریقہ امام لاسکتا ہے۔ اس حیا طریقہ اسکتا ہے ۔ اس حیا ہوں سکتا ہوں سکتا ہے ۔ اس حیا ہوں سکتا ہے ۔ اس حیا ہوں سکتا ہوں سکتا ہے ۔ اس حیا ہوں سکتا ہے ۔ اس حیا ہوں سکتا ہے ۔ اس حیا ہوں سکتا ہوں سکتا ہے ۔ اس حیا ہوں سکتا ہے ۔ اس حیا ہوں سکتا ہوں سکتا ہوں ہوں سکتا ہے ۔ اس حیا ہوں سکتا ہوں سک

# بدعت كرنے والوں كى مثال:

ایک بات اور بھی سمجھ لیجئے۔ وہ یہ کہ عام طور پر بدعت کرنے والوں کی نیت بری نہیں ہوتی، جذبہ ہوتا ہے زیادہ تواب کمانے کالیکن سمجھ کی غلطی کی وجہ سے ان کا طریقہ غلط ہوتا ہے۔ جس کا نتیجہ یہ نکلتا ہے کہ تواب زیادہ حاصل کرنے کے بجائے اصل تواب سے بھی محرومی ہوتی ہے۔ اس لئے کہ تواب تو اس صورت میں ملتا ہے جب آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے طریقے کے مطابق عمل ہوگا۔ اس کے علاوہ اگر جب آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے طریقے کے مطابق عمل ہوگا۔ اس کے علاوہ اگر مثال شخ چلی کی ہی ہوجائے گاتو فائدے کے بجائے الٹا نقصان ہوگا۔ ایسے شخص کی مثال شخ چلی کی ہی ہوجائے گاتو فائدے کے بجائے الٹا نقصان ہوگا۔ ایسے شخص کی مثال شخ چلی کی ہی ہوجائے گاتو فائدے کے بجائے الٹا نقصان ہوگا۔ ایسے شخص کی مثال شخ چلی کی ہی ہوجائے گا۔

شنخ چلی کے بارے میں طرح طرح کے لطیفے مشہور ہیں۔ ایک مرتبہ اس کی

والدہ نے اسے ایک بیبہ دیا کہ اس کا تیل لے آؤ اور پیالہ بھی دے دیا اور ساتھ یہ ہدایت کی کہ جب بھی دکاندار سے کوئی چیز لوتو اسے کہا کرو کہ اور بھی ڈال دو۔ یہ سیدھا سادا آدمی تھا۔ مال کی ہدایت کو پلے باندھ کر دکان کی طرف گیا۔ ایک بیسہ کا تیل خریدا۔ دکاندار نے پیالہ بھر کرتیل دیا۔ شخ چلی نے کہا اور بھی ڈال ۔ دکاندار بولا بھائی اس میں تو جگہ ہی نہیں۔ سارا پیالہ تو بھر گیا۔ شخ چلی نے پیالہ الٹا کیا اور اس کا بیندا سامنے کرکے کہا کہ اس میں ڈال دو۔ دکاندار سمجھ گیا لیکن اس کی دلداری کے لیئے اس بیندے میں تیل ڈال دیا۔

اب یہ بڑا خوش خوش گھر جارہا تھا کہ والدہ نے جس طرح تھم دیا تھا ویہا ہی عمل کیا۔ جب والدہ کے پاس پہنچا تو اس کی ماں نے یہ منظر دیکھ کر کہا بیٹے صرف اتنا تیل لے کر آئے ہو۔ کہنے لگانہیں امی! ادھر بھی ہے۔ (اور اُسے الٹایا) تو جوتھوڑا سا تیل لے کر آئے ہو۔ کہنے لگانہیں امی! ادھر بھی ہے۔ (اور اُسے الٹایا) تو جوتھوڑا سا تیل تھا وہ بھی گیا۔ یہی حال اس شخص کا ہے جس کو زیادہ تواب کی ہوس ہوتی ہے لیکن طریقہ تھے اختیار نہیں کرتا تو ایساشخص شیخ جلی کے علاوہ اور کیا ہے گا؟

# صرف نیت کا اچھا ہونا کافی نہیں

بہت سے گناہوں میں ملوث لوگ کہتے ہیں کہ ہماری نیت تو بہت اچھی ہے۔ خوب سمجھ لیجئے کہ صرف نیت کا اچھا ہونا کافی نہیں بلکہ طریقے کا صحیح ہونا بھی ضروری ہے۔ ورنہ نیت تو کا فروں کی بھی اچھی ہوتی ہے۔ ہندو جوعبادت کرتے ہیں کیاان کی کوئی دنیا کی نیت ہوتی ہے وہ رام رام کر کے جس طرح بتوں کو پوجتے ہیں۔ وہ بھی اللہ تعالیٰ کو راضی کرنا چاہتے ہیں لیکن چونکہ ان کا طریقہ شریعت کے مطابق نہیں۔ اس لئے وہ مردود ہیں۔

جب نیت بھی صحیح ہو اور طریقہ بھی شریعت کے مطابق ہوتو اللہ تعالیٰ کی

نصرت آتی ہے، قبولیت ہوتی ہے اور مسلمان کامل مسلمان بنتا ہے۔ اور جب بھی اللہ تعالیٰ کی نصرت آتی ہوتی ہوتی تعالیٰ کی نصرت اور مدد نہیں آتی تو ان دو شرطوں میں سے سی ایک شرط کی کمی ہوتی ہے۔

# سنت اور بدعت کی مثال:

سنت اور بدعت کی مثال سمجھ لیجئے۔ آپ تختہ ساہ (Black board) پر کوئی ہندسہ لکھیں اور پھر اس کے دائیں طرف صفر (Zero) لگائیں تو وہ دس گنا بڑھ جائے گا۔ پھر ایک صفر لگائے جائیں گے۔ وہ ہندسہ بڑھتارہ گا۔ یہ سنت کی مثال ہے کہ اس پر عمل کرنے سے نیکیوں میں مسلسل اضافہ ہوتا رہتا ہے۔ اس کے برعکس اگر آپ اس ہندسے کے بائیں طرف صفر لگائے رہیں تو عدد میں کوئی اضافہ نہ ہوگا۔ آپ جتنے صفر لگاناچاہیں لگائے رہیں، کین اس سے عدد کی قیمت میں کوئی فرق نہیں الٹی ساری محنت بے کار جائے گی۔ یہ بعث کی مثال ہے کہ اس کے ارتکاب سے نیکیوں میں کوئی اضافہ نہیں ہوتا بلکہ خیارہ بعت کی مثال ہے کہ اس کے ارتکاب سے نیکیوں میں کوئی اضافہ نہیں ہوتا بلکہ خیارہ بعت سے خیارہ ہوتا ہے۔

الله تعالیٰ ہمیں رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی اِن تصبحتوں برعمل کرنے کی تو فیق نصیب فرمائے۔

(آمين)

وآخردعوانا أن الحمدلله رب العالمين

مرست کامفہوم اور کاع ستے کامفہوم اور کاع ستے کامفہوں ا بالأرا חיהיהיהיהיה ոսոսորմու

﴿ جمله حقوق تجق ناشر محفوظ ہیں ﴾

موضوع سنت كامفهوم اوراس كى ابميت مقرر حضرت مولا نامفتى محمد رفيع عثانى مدظله مقام مدرسته البنات، جامعه دار العلوم كراجي تاريخ 12 ربيع الثانى ١٢٣٣ه ه ضبط وترتيب مولا نا اعجاز احمر صمرانى بابهتمام محمد ناظم اشرف

# ﴿ سنت كامفهوم اور اس كى اہميت

خطبه:

نحمدة ونصلي على رسوله الكريم،

امالعد!

باب في الأمر بالمحافظة على السنة و آدابها قَالَ اللّٰهُ تَعالَى: وَمَا الْكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوه وَما نَهاكُمُ عَنَهُ فَانُتَهُوه (الحشر، ٧) وَمَا يَنُطِقُ عَنِ الهَوىٰ إِنَّ هُوَ إِلَّا عَنُهُ فَانُتَهُوه (الحشر، ٧) وَمَا يَنُطِقُ عَنِ الهَوىٰ إِنَّ هُوَ اللّهَ وَحَى اللهَوىٰ إِنَّ مُنَتُمُ تُحِبُّونَ اللّهَ وَحَى النجم، ٤٠٤) قُلُ إِنْ كُنتُمُ تُحِبُّونَ اللّهَ فَاتّبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللّهُ وَ يَغُفِرُلَكُمُ ذُنُوبَكُمُ اللّهُ وَ اللّهُ وَ يَغُفِرُلَكُمُ ذُنُوبَكُمُ اللّهُ وَ اللّهُ وَ يَغُفِرُلَكُمُ ذُنُوبَكُمُ اللّهُ وَ يَغُفِرُلَكُمُ ذُنُوبَكُمُ اللّهُ وَ يَعُفِرُلَكُمُ ذُنُوبَكُمُ اللّهُ وَيَعُورُكُمُ اللّهُ وَيَعُورُكُمُ اللّهُ وَيَعُورُلُكُمُ اللّهُ وَيَعُورُكُمُ اللّهُ وَيَعُورُكُمُ اللّهُ وَيَعُورُلُكُمُ اللّهُ وَيَعُورُلُكُمُ اللّهُ وَيَعُورُلُكُمُ اللّهُ وَيَعُورُلُكُمُ اللّهُ وَيَعُورُكُمُ اللّهُ وَيُعُورُكُمُ اللّهُ وَيَعُورُلُكُمُ اللّهُ وَيَعُورُلُكُمُ اللّهُ وَيَعُورُلُكُمُ اللّهُ وَيَعُورُلُكُمُ اللّهُ وَيَعُورُلُكُمُ اللّهُ وَيَعُورُكُمُ اللّهُ وَيَعُورُلُكُمُ اللّهُ وَيَعُورُلُونُ اللّهُ وَيَعُورُلُكُمُ اللّهُ وَلَونُ اللّهُ وَيَعُورُلُكُمُ اللّهُ وَيَعُورُلُكُمُ اللّهُ وَلَهُ وَيَعُولُونُ لَكُمُ اللّهُ وَلَهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ وَلَونَا اللّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلُونُهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ ولَهُ وَلَهُ لَلّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ فَاللّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَالِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَا

تمهيد:

گذشتہ مجلسوں میں ان اعمال کی تفصیل بیان کی گئی تھی جو بہت ہی آسان اور بڑے اجر و ثواب والے اعمال سے جیسے راستہ سے تکلیف دہ چیز کا ہٹانا، مسجد کی

صفائی کرنا، لوگوں سے مسکرا کر ملنا وغیرہ وغیرہ۔ آج کی مجلس سے ہم ایک اہم باب کا آغاز کر رہے ہیں۔ یہ باب آخضور صلی اللہ علیہ وسلم کی سنتوں سے متعلق ہے ۔ یہ بہت اہم باب ہے۔ ہر مسلمان کو ہر آن اور ہر کھے اس سے رہنمائی ملتی ہے۔

## '' سنت'' کے لفظی اور اصطلاحی معنی:

لفظ 'نسنت' آپ کثرت سے سنتے ہیں۔ اس کامفہوم ذراتفصیل سے سمجھنے کی ضرورت ہے۔ لفظ'' سنت'' کے لغوی معنیٰ ہیں'' طریقہ''۔ جب یوں کہا جائے کہ "رسول الله صلى الله عليه ملم كي سنت" تو اس كا مطلب ہے رسول الله صلى الله عليه وسلم كا طریقہ۔ کس چیز میں طریقہ؟ بوری زندگی کے اعمال میں، زندگی کے تمام شعبوں میں۔ شریعت کی اصطلاح میں لفظ ''سنت'' دومعنوں میں استعال ہوتا ہے۔ نماز اور وضو وغیرہ میں آپ پڑھتے ہیں کہ نماز میں اتن سنتیں اور وضو میں اتن سنتیں ہیں اور اتنے فرض، اتنے واجبات اور شرائط ہیں۔ اس جگہ سنت سے مراد ہوتا ہے''واجب ہے کم درجے کے اعمال' ۔ لیکن آج ہم جس باب کا آغاز کر رہے ہیں، اس جگہ سنت کے بیمعنی مرادنہیں بلکہ دوسرے معنی مراد ہیں۔ نہ صرف یہاں بلکہ عام طور برقر آن و سنت کی اصطلاحات میں جب لفظ ''سنت'' بولا جاتا ہے تو اس سے مراد ہوتا ہے أتخصّور صلى الله عليه وسلم كا طريقة، خواه وه فرض هو ياواجب، سنتِ موكده هو يا غير موكدہ، آ داب میں سے ہو یا شرائط میں سے، بیرسب سنت کے اصطلاحی مفہوم میں داخل ہیں۔مثلاً ایمان لا ناتو سب سے بڑا فرض ہے، جس کے بغیرکوئی عمل مقبول نہیں ہوتا، وہ بھی سنت ہے کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا طریقہ ہے، اسی طرح ہم نماز

لى باب كاعنوان ب: "باب فى الامر بالمحافظه عنى السنة و آدابها" (ملاحظه فرمائية: رياض الصالحين، قد يمي كتب خانه كرا چي ٥٦٨)، مرتب

اداکرتے ہیں مثلاً صبح کو دوفرض، ظہر میں چار فرض، عصر میں چار فرض، مغرب میں تین اور عشاء میں چار فرض ہور ہے ہیں، یہ پانچ نمازیں بھی سنت ہیں حالانکہ فرض ہیں لیکن اس اعتبار سے سنت ہیں کہ یہ جناب رسول الله صلی الله علیہ وسلم کاطریقہ ہے۔ اس معنی کے اعتبار سے زکوۃ بھی سنت ہے اور روزہ بھی، جج بھی سنت ہے اور ایمان بھی اور کلمہ تو حید وشہادت کہنا بھی سنت ہے۔ غرضیکہ آنخصرت صلی الله علیہ وسلم کے تمام اور کلمہ تو حید وشہادت کہنا بھی سنت ہے۔ غرضیکہ آنخصرت صلی الله علیہ وسلم کے تمام اقوال وافعال جواحادیث میں بیان کئے گئے ہیں، وہ سب کے سب سنت ہیں کیونکہ وہ آپ کا طریقہ ہیں۔ البتہ بھر تھم کے اعتبار سے کوئی فرض ہے اور کوئی واجب، کوئی سنت ہے اور کوئی مستحب۔

اسی سے یہ بھی سمجھ کیجئے کہ پاکستان کے آئین میں جو یہ عبارت درج ہے کہ اس ملک کاکوئی قانون قرآن وسنت کے خلاف نہیں بنایا جائے گا، اس سے مراد بھی یہی دوسرے معنی ہیں بعنی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے اقوال و افعال سے جو کچھ ثابت ہے، اس کے خلاف نہیں بنایا جائے گا۔

# غلط فنمی کی وجیه:

عام طور پرسنت کا مطلب ہے لیا جاتا ہے کہ ہے واجب نہیں۔ ہے بہت بڑا مغالطہ ہے اور بیہ مغالطہ اس وجہ سے لگتا ہے کہ جب نماز وغیرہ میں فرائض اور سنتوں کو گنوایا جاتا ہے تو اس وقت سنت سے مراد' واجب سے کم در ہے کا کمل' ہوتا ہے۔ تو اس مغالطہ کی وجہ سے لوگ سجھتے ہیں کہ جب بھی اور جہاں بھی سنت کا لفظ بولا جائے گا، تو اس سے واجب سے کم در ہے کا عمل مراد ہوگا۔

# "داڑھی رکھنا سنت ہے" اس کا سیح مطلب:

اس سے بیبھی سمجھ لیجئے کہ جب بیا جاتا ہے کہ ایک مشت کے برابر

داڑھی رکھنا اور جب تک مشت بھر سے بڑھ نہ جائے، اُسے نہ کاٹنا ''سنت' ہے تو عام طور پرلوگ اس کا مطلب بیسجھتے ہیں کہ بید واجب نہیں۔ بیسجھنا بالکل غلط ہے، داڑھی رکھنا واجب ہے۔ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کا بار بار حکم دیا ہے اور تاکید سے حکم دیا ہے اور جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کسی چیز کا حکم دیں تو وہ فرض اور واجب ہوتی ہے۔ لہذا داڑھی رکھنا اس معنی میں تو سنت ہے کہ آنخضور صلی اللہ علیہ وسلم کا طریقہ ہے گر اس کا بیہ مطلب ہرگر نہیں کہ بیہ واجب نہیں۔ خوب سمجھ لیجئے کہ چونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی نافر مانی ہے، اس کا کو انا گناہ اور آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نافر مانی ہے۔

#### جاربنیادین:

دوسری بات ہے کہ شریعت کے احکام صرف چار چیزوں سے ثابت ہو سکتے ہیں، قرآن سے یا رسول اللہ علیہ وسلم کی سنت سے یعنی آپ کے قول سے یا فعل سے یا رسول اللہ علیہ وسلم کی سنت سے یعنی آپ کے قول سے یا فعل سے یا اجماع سے یا قیاس سے۔ یہ چار بنیادیں ہیں اور جتنے شرعی احکام ہیں، وہ سارے کے سارے انہی میں سے کسی سے ثابت ہیں۔

#### قرآن وسنت:

قرآن مجید میں اگر چہ بہت سے احکام آگئے تاہم سارے احکام کا بیان نہیں آیا۔ بعض احکام کے سیاں کئے گئے، بعض جگہ صرف اشارہ دے دیا گیا، کہیں صرف ایک روح دے دیا گئی اور باقیوں کے بارے میں کہہ دیا کہ رسول الله کہیں صرف ایک روح دے دی گئی اور باقیوں کے بارے میں کہہ دیا کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم جوارشاد فرما کیں، تم اس کی پیروی کرو۔ چنا نچہ ارشاد باری تعالی ہے:
وَمَا اتّکُمُ الرَّ سُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَا کُمُ عَنَهُ فَانْتَهُوهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ فَانْتَهُوهُ اللهُ الل

"سوجو چیزتم کو پیغمبر دیں وہ لے لواور جس سے منع کریں (اس سے) بازرہو'۔

گویا سارے احکام بیان کرنے کے بجائے آنحضور صلی اللہ علیہ وسلم کا حوالہ دے دیا کہ یہ ہمارے رسول ہیں، بیا بی طرف سے دین کی باتیں ہیں کرتے، جو بچھ ہم کہتے ہیں، وہی باتیں بیآپ کو ہتلاتے ہیں۔

> وَمَا يَنُطِقُ عَنِ الهَوىٰ O إِنَ هُوَ اِلاَّ وَ حُى يُّوُخَى O (الجم،٣٨٣)

> "اور نه خواہشِ نفس سے منہ سے بات نکالتے ہیں بہتو حکم خدا ہے جوان کی طرف بھیجا جاتا ہے'

لہٰذا یہ جس چیز کا تھم دیں، اسے کرتے جاؤ اور جس سے روکیں اس سے رک جاؤ۔ پھر قرآن مجید میں سنت کی اہمیت کے بارے میں آیت ملتی ہے:

> مَنُ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ اللَّهَ طَ (النهاء: ۸۰) "جو شخص رسول کی فرمانبرداری کرایگا تو بیشک اس نے خدا کی فرمانبرداری کی"۔

اس تفصیل سے بیہ بات واضح ہوئی کہ جتنے بھی شرعی احکام احادیث میں بیان ہوئے یا آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے عمل سے ثابت ہوئے درحقیقت وہ احکام قرآن ہی سے بالواسطہ ثابت ہو گئے اس لئے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا اتباع قرآن کا اتباع سے بالواسطہ ثابت ہو گئے اس لئے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا اتباع قرآن کا اتباع سے۔

#### اجماع:

تیسری چیز اجماع ہے۔ اجماع سے حکم ثابت ہونے کا مطلب یہ ہے کہ

ایک زمانے کے پوری امت کے جتنے مجہدین ہیں اگر وہ کسی تھم پر متفقہ فیصلہ کردیں تو وہ اللہ کا تھم ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اس امت کو یہ اعز از بخشا ہے کہ اِس امت کے فقہاء، مجہدین خواہ وہ کسی بھی زمانے میں ہوں، اگر سب کے سب مل کر متفقہ طور پر یہ فیصلہ کریں کہ یہ چیز حلال ہے یا یہ چیز حرام ہے تو وہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک بھی حلال ہے یا وہ اللہ کے نزدیک بھی حرام ہے۔ اس کی دلیل آنحضور صلی اللہ علیہ وسلم کی ایک حدیث ہے۔ آپ نے فرمایا:

لاتجتمع أمتى على الضلالة ميرى امت كسى گراہى پرمتفق نہيں ہوگى ل

لینی بینیں ہوسکتا کہ ساری امت کسی گمراہی کے کام پرمتفق ہوکر کہنے گئے کہ یہ جائز ہے، یہ بھی نہیں ہوگا۔ اگرکوئی جائز کہنا جاہے گا تو دوسرے لوگ اس کی مخالفت کریں گے۔ اور اگرکوئی اس کی مخالفت نہ کرے تو یہ اس بات کی علامت ہے کہ اللہ تعالیٰ نے انہیں ہدایت عطا فرمائی ہے اور ان کا فیصلہ درست ہے۔ امت کے فیصلے سے مراد امت کے مجتمدین اور فقہاء کا فیصلہ ہے۔

اجماع کی جیت قرآن کریم سے بھی ثابت ہوتی ہے۔ ارشادر بانی ہے: وَ مَنُ يُّشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنُ بَعُدِ مَاتَبَيَّنَ لَهُ الْهُدیٰ وَ يَتَبِعُ غَيُرَ سَبِيُلِ الْمُؤْمِنِيُنَ نُولِهِ مَاتَوَلِّی وَ نُصُلِهِ جَهَنَّمَ طُ وَ سَاءَ تُ مَصِيراً ٥ (الناء: ١١٥)

"اور جو شخص سیدها راسته معلوم ہونے کے بعد پینمبر کی مخالف

نے یہ حدیث تھوڑ ہے لفظی فرق کے ساتھ آٹھ صحابہ کرام سے مروی ہے۔البتہ اتنا جملہ مشترک ہے "امت محمدیہ کو اللہ تعالیٰ گمرابی پر متفق نہیں کرے گا" (تفصیل کے لئے ملاحظہ فرمائے: فقہ میں اجماع کا مقام ازمفتی محمد رفیع عثانی مظلہم) مرتب

کرے اور مومنوں کے راستے کے علاوہ کسی اورراستے پر چلے
تو جدھر وہ چلے گا ہم اُسے ادھر ہی چلتا کردیں گے اور (قیامت
کے دن) اُسے جہنم میں داخل کریں گے اور وہ بری جگہ ہے'۔
یعنی جو شخص تمام مونین سے مختلف راستہ اختیار کرے گا اسے ہم جہنم میں پھینکیں گے۔
معلوم ہوا کہ تمام مونین کا جو متفقہ فیصلہ ہو جائے ، اس کے برخلاف کرنا جائز نہیں۔

#### قياس:

چوتھی چیز ''قیاس' ہے۔ عام طور پرلوگ قیاس کا مطلب ہے ہجھتے ہیں کہ جیسے اخبارات میں قیاس آرائیاں ہوتی رہتی ہیں، یہ قیاس بھی ویسا ہی ہوتا ہوگا۔ یہ خیال درست نہیں۔ قیاس کا ممل ایک بہت مشکل کام ہے۔ ہرایک کے بس کا کام نہیں اور ہرایک کے اندراس کی صلاحیت بھی نہیں ہوتی۔ بڑے بڑے علاء اور فقہاء عمریں خرچ کرتے ہیں تب کہیں جاکران کے اندر یہ صلاحیت ہوتی ہے کہ وہ قیاس کر سکیں۔

# قياس كي حقيقت:

اس کی حقیقت جانے کے لئے کمی تفصیل درکار ہے۔ آپ صرف اتناسمجھ لیس کہ اگر کوئی تھم قرآن، حدیث یا اجماع سے ثابت ہے، پھر کوئی ایسا معاملہ پیش آگیا جس کا صریح تھم نہ قرآن میں ہے اور نہ حدیث اور نہ اجماع میں، لیکن یہ معاملہ پہلے معاملے سے ملتا جلتا ہی ہے تو جو تھم پہلے معاملے کا تھا، وہی اس کو بھی دے دیتے ہیں، اِس عمل کا نام قیاس ہے۔ مثال کے طور پر گندم کو گندم کے مقابلہ میں کمی بیشی کے ساتھ فروخت کرنا جائز نہیں مثلاً ایک شخص ایک کلو گندم دے رہا ہے اور دوسرے کے ساتھ فروخت کرنا جائز نہیں مثلاً ایک شخص ایک کلو گندم دے رہا ہے اور دوسرے سے ڈیڑھ کلو گندم اس کے بدلے میں لیتا ہے تو یہ جائز نہیں، حرام ہے۔ سنت میں

اے سود قرار دیا گیا ہے۔ اس کے بارے میں آنحضور صلی اللہ علیہ وسلم کا صری ارشاد موجود ہے۔ اب غور سیجئے کہ گندم کے بارے میں تو بہتم آگیا لیکن چاول کے بارے میں مدیث میں مدیث میں بہتم نہیں آیا کہ اگر ایک کلو چاول کے بدلے میں ڈیڑھ کلو چاول لے لیا جائے تو وہ جائز ہے یا نہیں؟ تو چاول کے معاملے میں فقہاء اور جمہدین نے قیاس کیا چنا نچہ امام ابو صنیفہ رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا کہ جو تھم گندم کا ہے وہی تھم چاول کا بھی ہے لیعنی جس طرح ایک کلو گندم کے عوض میں ڈیڑھ کلو گندم لینا جائز نہیں، اس طرح ایک کلو چاول کے اندر ایک کلو چاول کے عوض میں ڈیڑھ کلو چاول کیا نہیں۔ گویا چاول کے اندر گندم والے تھم کو ثابت کرنا قیاس ہے۔

# قیاس کرنا ہرایک کے بس کا کام نہیں:

میں نے آپ کے سامنے قیاس کو آسان سے انداز میں سمجھا دیا، کین قیاس کے لئے نجانے کتنے پاپڑ بیلنے پڑتے ہیں، کتنے پہلوؤں کو دیکھنا پڑتا ہے، کتنی چیزوں کا جائزہ لینا پڑتا ہے، کتنی باریکیوں میں جانا پڑتا ہے، تب کہیں جا کر قیاس سے حکم ثابت کرناممکن ہوتا ہے۔ یہ ہرایک کے بس کا کام نہیں۔ مجھ جیسے آ دمی کا کام نہیں ہوئے ہوئے دمی کا کام نہیں اور ہر عالم بھی نہیں کرسکتا بلکہ صرف مجتہدین اور ائمہ کا کام ہے۔ ہرمفتی کا کام نہیں اور ہر عالم بھی نہیں کرسکتا بلکہ صرف مجتہد قیاس کرسکتا ہا۔

# قیاس کی بنیادی شرط:

یہ بھی یادر کھئے کہ بیہ قیاس الل ٹمپ نہیں ہوتا بلکہ بہت سے اصول وشرائط کا پابند ہوتا ہے۔ ان میں سے بنیادی شرط بیہ ہے کہ بیقر آن سے لیا جائے گا، حدیث سے لیا جائے گا یا پھر اجماع سے لیا جائے گا، ان تین ماخذ کے علاوہ اگر کہیں اور کوئی بات آئی ہے مثلاً کسی قانون کی کتاب میں کوئی بات لکھی ہوئی ہے تو اس پر قیاس کرکے شرعی حکم ٹابت نہیں کیا جاسکتا اور قیاس معتبر بھی نہیں۔

# بيروبيه مركز درست نهيل:

ای تفصیل سے آپ یہ بات سمجھ سکتے ہیں کہ آج کل بہت سے جاہل اپنے آپ کو مجہدین کے مقام پرلا کر کھڑا کرتے ہیں اور پھر اناپ شناپ باتیں کرتے ہیں۔ ابھی سپریم کورٹ کے اندر سرکاری وکیل نے جو اناپ شناپ باتیں کی ہیں، وہ آپ نے بن لی ہوں گی۔ ربا (سود) کے بارے میں کہا کہ ربا کی دوقتمیں ہیں۔ ایک مکروہ ہوتا ہے اور دوسراحرام ہوتا ہے۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ خزیر کے گوشت کی بھی دوقتمیں ہوں گی، ایک مکروہ، دوسراحرام۔ اِن جیسے لوگوں کا رویہ ہرگز درست نہیں۔

# غیرعالم کے مسکلہ بتانے کا حکم:

اگر کوئی شخص عالم دین نہیں اور کسی عالم دین کے علم، تقوی اور دیانت پر اُسے اعتاد ہے تو اس سے مسئلہ معلوم کرے، وہ جو مسئلہ بتا دے، آئکھیں بند کر کے اس پڑمل کرے، انشاء اللہ سیدھا جنت کا راستہ ہے اور جو شخص عالم دین نہیں یا قابل اعتاد عالم دین نہیں، اس کا تقوی قابل اعتاد نہیں، اگر وہ کوئی ایسا مسئلہ بیان کرے جو علماء کرام کے بیان کردہ مسئلہ کے خلاف ہے تو آپ اس سے به مطالبہ کر سکتے ہیں کہ شریعت کا تھم چار چیزوں سے ثابت ہوتا ہے، آپ جو تھم بیان کر رہے ہیں، یہ کوئی چیز سے ثابت ہے تو آیت بتلاؤ، سنت سے ثابت ہوتا ہے قو آیت بتلاؤ، سنت سے ثابت ہوتا ہے تو آیت بتلاؤ، سنت سے ثابت ہے تو آیت بتلاؤ، سنت سے ثابت ہوتا ہے۔ تو آیت بتلاؤ، سنت سے ثابت ہے تو اس کا حوالہ دے دو کہ کس زمانے کے حدیث دے دو۔ دو کہ کس زمانے کے

مجتہدین نے یہ فیصلہ کیا، اوراگر قیاس سے ثابت ہے تو بتاؤ کو نسے مجتہد نے یہ قیاس کیا ہے۔ اگر نہیں بتا سکتے تو تمہاری یہ بات نا قابل اعتماد ہے، اسے اپنے پاس رکھو، شریعت کے سرند منڈو۔

## سنت کی پیروی کے درجات:

ندکورہ تفصیل کے بعد اب ہم اِس باب کی تشریح بیان کرتے ہیں۔ آج ہم اِس باب کا آغاز کررہے ہیں کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے طریقے کی یا بندی لازم ہے، آپ کی سنت کی پیروی ضروری ہے۔ پیروی کے مختلف درجات ہیں۔ کہیں یہ پیروی فرائض میں ہوگی تو کہیں واجبات میں، کہیں سنن میں ہوگی تو کہیں مستحبات میں، کہیں شرائط میں ہوگی تو کہیں آ داب میں۔مثلاً بید کہ آنحضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فجر کی دورکعتیں جماعت کے ساتھ پڑھیں اور انہیں فرض قرار دیا تو ہم بھی انہیں فرض كہيں گے۔ بيسنت بھی ہيں اس لئے كه آنحضور صلى الله عليه وسلم نے اس كاحكم ديا ہے اور اس بیمل کر کے دکھلایا ہے اور چونکہ اسے فرض کہا ہے اس لئے بیہ فرض ہیں۔ اور فجر کی نماز سے پہلے جو دوسنتیں ہیں، انہیں آب نے فرض نہیں کہا، اس لئے ہم بھی انہیں فرض نہیں کہتے ، البتہ بیسنت ہیں کیونکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی بتائی ہوئی ہیں۔ بعض سنتین فرض و واجب یاسنت نهیس بلکه مستحب بین مثلاً جوتا نیننے کا طریقہ جوسنت سے ثابت ہے وہ یہ ہے کہ جب جوتا پہنیں تو دائیں یاؤں میں پہلے بہنیں، پائیں میں بعد میں پہنیں۔ایسا کرنا ضروری نہیں لہٰذا اگر اس کے برخلاف کرو کے تو گناہ نہیں ہوگالیکن اگر اس کے مطابق کرو گے تو ثواب ملے گا۔ یہ مستحب عمل ہے سیکن اسے سنت بھی کہہ سکتے ہیں کہ آ ہے صلی اللہ علیہ وسلم کافعل اسی طرح تھا۔ اس باب میں بیہ بتلانا مقصود ہے کہ آنحضور صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت تعنی

آپ کے طریقے کی پابندی کرنا ضروری ہے۔

#### نهما به به کی آیت:

"وَمَا اتَّكُم الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُم عَنْهُ فَانْتَهُوهُ- (الحشر: ٤)

''اور جو چیزتم کو پیغمبردیں وہ لے لو اورجس سے منع کریں ،اس سے باز رہو'۔

''دینا'' کی طریقے سے ہوتا تھا، کبھی ہاتھ سے اٹھا کرکوئی چیز دے دی، روپیہ پیہد دے دی، کبھی زبان سے کوئی تھم یا ہدایت دے دی کہ فلال کام کرو، فلال نہ کرو، فلال جگہ چلے جاؤ، بیویوں کے حقوق ادا کرو، رشتہ داروں کے ساتھ حسنِ سلوک کرووغیرہ وغیرہ ۔ خلاصہ بیا کہ آپ سلی اللہ علیہ وسلم جو پچھ بھی دیں، اُسے لے لیا کرویشی اُسے قبول کرو، اگر مال ودولت ہے تو اُسے نعمت سجھو کہ اللہ تعالیٰ نے آنحضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ہاتھوں تمہیں دلوائی ہے، کوئی ہدایت اور رہنمائی ہے تو اسے زندگی بھر کے لئے ایپ کے مشعلی راہ بناؤ۔ اور جس چیز سے روکیں، اس سے رک جاؤ یعنی جس جس گناہ سے بھی آ یہ روک دیں، اس کی خلاف ورزی نہ کرو۔

## اصل شرعی ضابطه:

اصل شری ضابطہ یہ ہے کہ آنخضور صلی اللہ علیہ وسلم جب کسی چیز کا حکم دے دیں تو وہ فرض ہوجاتی ہے اور جب کسی چیز سے روک دیں تو وہ حرام ہوجاتی ہے البتہ اگر قرائن وغیرہ سے یہ بات معلوم ہو جائے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے بیہ حکم فرض کے طور پر رہنمائی فرمائی ہے تو وہ فرض یا حرام نہیں فرض کے طور پر رہنمائی فرمائی ہے تو وہ فرض یا حرام نہیں

ہوتا۔ اس کی تفصیلات بہت زیادہ ہیں۔ بھی موقع ملا تو عرض کردیں گے۔ البتہ آپ اتی بات یاد رکھیں کہ اصل ضابطہ یہی ہے کہ آپ کے حکم پرعمل کرنا فرض ہے، صحابہ كرام كے انداز اتباع سے بھى يہى بات سامنے آتى ہے۔ چنانچەروايات ميں آتا ہے كه أتخضرت صلى الله عليه وسلم أيك مرتبه مسجد نبوى على صاحبها الصلوة والسلام مين خطبه ارشاد فرمارے تھے، سامنے کچھ لوگ کھڑے ہوں گے، آپ نے ان سے فرمایا کہ بیٹھ جاؤ۔اس وقت حضرت عبداللہ بن مسعود اپنے گھر سے مسجد نبوی کی طرف آ رہے تھے۔ راستے میں تھے کہ کانوں میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی بیر آواز پڑی تو وہیں راستے میں بیٹھ گئے۔ بیت فقیق بعد میں کی کہ اس حکم کے مخاطب کون تھے۔ چونکہ الفاظ عام تھے اس کئے جب آپ نے بیتکم سنا تو اس سے سمجھ لیا کہ میرے لئے بیٹھنا فرض و واجب ہو جا ہے۔ حالانکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کامقصود ان لوگوں کو بٹھانا تھا جو سامنے کھڑے تنظیکین اس وقت حضرت ابن مسعود رضی الله عنه کو بیمعلوم نہیں تھا کہ آپ کی کیا مراد ہے؟ البنة اس اصول كو جانتے تھے كہ جب رسول الله صلى الله عليه وسلم كاحكم آ جائے تو اس کی تغیل فرض ہو جاتی ہے اور اسکی خلاف ورزی کرنا حرام ہو جاتا ہے لہذا فوراً زمین یر بیٹھ گئے۔ یہ آپ کی شانِ تفقہ ہے۔ آپ کا تفقہ صحابہ کرام کے درمیان معروف تھا۔ امام ابوحنیفہ رحمہ اللہ کا فقہ زیادہ تر عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کی فقہ سے ماخوذ

# بعض مرتبہ مم فرضیت کے لئے نہیں ہوتا:

البتہ بعض مرتبہ تھم فرضیت کے لئے نہیں ہوتا بلکہ دیگر مقاصد کے لئے ہوتا ہوتا ہے مثلاً بعض مرتبہ بیہ بتانے کے لئے ہوتا ہے کہ اب بیہ کام جائز ہو گیا ہے۔ آپ کومعلوم ہے کہ حالت احرام میں کسی قشم کا شکار کرنا جائز نہیں ، حرام ہے لیکن جب

حاجی احرام سے فارغ ہو جائے تو اس کے لئے شکار کرنا جائز ہو جاتا ہے۔ اس مضمون کو قرآن مجید میں یوں بیان فرمایا گیا کہ:

> ﴿ وَإِذَا حَلَلُتُمُ فَاصُطَادُوا ﴿ (المائده،٢) ''جب تم حالت احرام ہے نکل آؤ تو (پھرا ختیار ہے کہ) شکار کرؤ'۔

اب اس علم کا یہ مطلب نہیں کہ جب حالت احرام ختم ہو جائے تو سب بندوقیں لے لے کر شکار کرنا شروع کر دو بلکہ اس کا مطلب یہ ہے کہ اب شکار کرنے کی ممانعت ختم ہو گئی اور شکار کرنا جائز ہوگیا۔ اب اگر یہاں بھی فرضیت کے معنی میں قرار دیں گے تو مصیبت کھڑی ہو جائے گی۔ تو مصیبت کھڑی ہو جائے گی۔

#### لطيفه:

ایک لطیفہ یاد آگیا۔ ایک دیہاتی صاحب کسی کام سے شہر میں آئے اور کسی کام کے لئے انہیں کسی سرکاری عمارت میں جانا پڑا جو کئی منزلہ تھی۔ وہاں شہر میں اپنے کسی عزیز کے ہاں تھہرے ہوئے تھے۔ جب اس عمارت میں کام سے فارغ ہو کر واپس آئے تو بہت تھے ہوئے تھے، حالت خراب تھی اور کہہ رہے تھے: توبہ توبہ میرا توحلق خٹک ہوا، کیماظلم ہے، کیا مصیبت ہے، عزیز نے پوچھا: صاحب کیا قصہ ہوا؟ کہنے لگے کہ جب عمارت کے گیٹ میں داخل ہوا تو وہاں ایک گملہ رکھا ہوا تھا، اس پرلکھا تھا اس میں تھو کئے تو میں نے اس میں تھوک دیا۔ آگے بڑھا تو ایک اور گملہ رکھا تھا، اس پرلکھا تھا اس میں تھو کئے تو میں نے اس میں تھوک دیا۔ آگے بڑھا تو ایک اور گملہ رکھا بڑھا، اس بڑھتا رہا، ہر جگہ یہی لکھا ہوا نظر آیا تو میں بھی ہر ایک گملے میں تھوک تا رہا۔ تھو کے تھو کے تھوکے تھ

شہر کیباظالم ہے؟ اب وہ صاحب جو بات سمجھے، وہ غلط تھی بلکہ قرائن سے بیہ معلوم ہو رہا ہے کہ اس کا مطلب بیرتھا کہ اگر تھو کنا ہے تو اس میں تھوکو۔ بیہ مطلب نہیں تھا کہ اس میں ہر مرتبہ ضرور تھوکو۔

# کھڑے ہوکریانی بینے کا تھم:

اس طرح بھی آپ سلی اللہ علیہ وسلم کا تھم یا فعل کسی عمل کے مستحب ہونے کو ظاہر کرنے کے لئے بھی ہوتا ہے مثلاً آپ سلی اللہ علیہ وسلم نے کھڑے ہو کر پانی پینے سے منع کیا،لیکن ایک موقع پر آپ نے کھڑے ہوکر پانی پی لیا۔

اس ہے معلوم ہوا کہ آپ کا منع کرنا حرام ہونے کے لئے نہ تھا اس لئے کہ اگر کھڑے ہوکر پانی پینا حرام ہوتا تو آپ بھی اس کا ارتکاب نہ کرتے البتہ ایسا کرنا ادب کے خلاف ہے اور آپ کا یہ تعل کرنا یہ بتلانے کے لئے تھا کہ یہ جائز ہے، ناجائز نہیں البتہ اوب کے خلاف ہے۔

#### دوسری آیت:

﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوْلَى 0 إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحُي يُّوْحَى اللهُولَى 0 إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحُي يُّوُحَى

"اور نہ خواہش نفس سے منہ سے بات نکالتے ہیں۔ بیاتہ تکام خداہ جو (ان کی طرف) بھیجا جاتا ہے'۔

لینی دینی معاملات میں آپ جو پچھ فرماتے ہیں، وہ اللہ تعالیٰ کی طرف ہے بیجی ہوئی وحی کے مطابق ہوتا ہے۔ اس کے خلاف نہیں ہوتا مثلاً فلال چیز جائز ہے، فلال ناجائز ہے، فلال ناجائز ہے، فلال واجب ہے، فلال ممل کا اتنا ثواب ہے وغیرہ، بید دین کی ہوتا کہ فلال فرض ہے، فلال واجب ہے، فلال ممل کا اتنا ثواب ہے وغیرہ، بید دین کی

باتیں ہیں، ان میں سے کوئی بات آپ اپنی طرف سے نہیں کہتے بلکہ وہ وحی ہوتی ہے جو آپ کی طرف ہے معاملات مراد نہیں مثلاً کسی کومشورہ جو آپ کی طرف بھی جاتی ہے البتہ یہاں دنیا کے معاملات مراد نہیں مثلاً کسی کومشورہ وغیرہ دے دیا یا کوئی اور بات کہہ دی وغیرہ تو وہ یہاں مراد نہیں۔ اِس تفصیل سے بھی یہی معلوم ہوا کہ آپ کی ہدایات اور احکام کی پیروی فرض و واجب ہے۔

#### تيسري آيت:

﴿ فَالَّا إِنْ كُنتُ مُ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللَّهُ وَ يَخْبِبُكُمُ اللَّهُ وَ يَعْفِرُ لَكُمُ ذُنُو بُكُمُ ﴾ (آل عمران: ۳۱)

''(اے پیمبرلوگوں ہے) کہہ دو کہ اگرتم خدا کو دوست رکھتے ہو تومیری پیروی کرو، خدا بھی تمہیں دوست رکھے گا اور تمہارے گناہ معاف کردے گا'۔

اس سے معلوم ہوا کہ جو شخص اللہ تعالیٰ سے محبت کرتا ہے، اس پر لازم ہے کہ وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا انتاع کرے، اگروہ آپ کی پیروی نہیں کررہا تو اس کا بیہ دعویٰ جھوٹا ہے کہ میں اللہ سے محبت کرتا ہوں۔ اور آپ کی پیروی یہی ہے کہ آپ نے جس کام کے کرنے کا تھم دیا، اسے کرواور جس سے منع کیا، اس سے باز آ جاؤ۔

# المنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی پیروی کے دوفوائد:

آپ سلی اللہ علیہ وسلم کی بیروی کرنے کے دو نتائج اور فوائد ظاہر ہوں گے۔

(۱) یُٹوبُٹ کُمُ اللّٰهُ (اللہ تعالیٰ تم سے محبت کرنے لگے گا)۔ بیا ایک عجیب بات ہے۔ عام قاعدہ یہ ہے کہ آپ کسی سے محبت کریں تو آپ کی بیہ خواہش ہوتی ہے کہ آپ کسی سے محبت کریں تو آپ کی بیہ خواہش ہوتی ہے کہ وہ بھی محبت کرتے ہیں تو ہمارے کہ وہ بھی محبت کرتے ہیں تو ہمارے

دل میں بھی بیخواہش ہوتی ہے کہ اللہ تعالیٰ ہم سے محبت کرنے گے اور اس سے بڑھ کر ہمارے لئے سعادت کی اور کیا بات ہوگی کہ خود اللہ تعالیٰ ہم سے محبت کریں لیکن اللہ تعالیٰ نے بیہ ضابطہ بنا دیا کہ تم مجھ سے جتنی محبت کرنا چاہو، کردلیکن تمہاری محبت اس وقت معتبر ہوگی جب تم میرے رسول کی پیروی کرو گے۔ جب تم میرے رسول کا اتباع کرلو گے تو میں محبت کا جواب محبت سے دول گا اور اگر میرے رسول کی پیروی نہ کی تو میری طرف سے محبت کا جواب محبت سے نہیں ملے گا۔

(۲) وَ يَغُفِرُ لَكُمُ ذُنُو بَكُمُ (اور تمهارے گناہوں كو بخش ديگا) معلوم ہوا كه رسول الله صلى الله عليه وسلم كى بيروى كرنے ہے جس طرح انسان الله تعالى كامحبوب بن جاتا ہے، اسى طرح اگر اس سے گناہ ہو بھى جائيں تو الله تعالى انہيں معاف فرما و يتے ہيں۔

## صحابه كرام كا انتاع سنت:

صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین نے اپنے آپ کوسنت کے سانچ میں مکمل طور پرڈھال دیا تھا، لباس و پوشاک میں، گفتگو میں، کھانے پینے میں، اٹھنے بیٹی، حین میں، چلنے پھرنے میں، نماز میں، عبادات میں، معاملات میں، تجارت میں، محنت و مزدوری میں غرضیکہ ہر چیز میں وہ دیکھتے تھے کہ ہمارے رسول کااس میں کیا طریقہ تھا؟ چنانچہ اس کی مثالیں ہمارے سامنے ہیں

# حضرت عمر فاروق رضى الله عنه كامعمول:

امیرالمومنین حضرت عمرِ فاروق رضی الله عنه جو عالم اسلام کے عظیم حکمران تھے۔ جن کے بھیجے ہوئے دستوں نے اس وقت کی دوسپر پاور حکومتوں کو زیر کیا، کسر ک اور قیصر کو۔ بیہ دونوں سپر طاقتیں شار ہوتی تھیں۔ اس وقت کی ساری دنیا دوحصوں میں بی ہوئی تھی، ایک حصہ کسریٰ کے ماتحت تھا اور دوسرا حصہ قیصر کے زیرنگین تھا۔ آپ کے دور میں ان دونوں کو ملیا میٹ کر کے اسلام کا جھنڈا بلند کیا گیاتھا۔ اس کے ساتھ ساتھ اتنے بڑے نتظم (Administrator) تھے کہ اسلام کے کھلے دشمنوں نے بھی آپ کے حکومتی نظم و صبط کوسراہا اور اُسے قابل تقلید قرار دیا۔متحدہ ہندوستان میں انگریز کے دورِ حکومت میں جب الیکن ہوئے اور کانگریس کو بھاری کامیابی حاصل ہوئی جس کی وجہ سے کانگرلیں کے لیڈر گاندھی وزیراعظم مقرر ہوئے۔ وزیراعظم بننے کے بعد اس نے اینے وزیروں کے نام جو ہدایت نامہ بھیجا، اس میں بی بھی کہا: تمہیں صدیوں بعد اب حکومت مل رہی ہے۔ اگرتم کامیاب حکومت کرنا جائے ہوتو و بسی حکومت کرو جیسی ابوبکر اور عمرنے کی۔ (گاندھی کونمونے کے طور پر پیش کرنے کے لئے ابوبکر اور عمر رضی اللہ عنہما کے علاوہ کوئی نہیں ملا) اس جملے پر ہندوؤں نے بہت ناک بھوں چڑھائے اور کہا کہتم نے مسلمانوں کے سامنے ہماری ناک کٹواڈی۔ گاندھی نے جواب دیا کہ میں کیا کروں بوری تاریخ میں مجھے اتنے بڑے کامیاب حکمران اور کوئی ملتے ہی نہیں۔

اتنے بڑے عظیم حکمران اور منتظم ہونے کے باوجود ان کا طریقہ اور معمول سے تھا کہ جب کوئی معاملہ یا مقدمہ یا کوئی بھی واقعہ پیش آتا جس کا شرعی حکم آپ کو معلوم نہ ہوتا تو صحابہ کرام کو جمع کر کے فرماتے کہ فلال واقعہ پیش آیا ہے، اسکے بارے میں ہمیں فیصلہ کرنا ہے۔ کیا تم میں سے کسی نے اسکے بارے میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا کوئی قول سنا یا کوئی فعل دیکھا ہے۔ اگر کوئی کہتا کہ میں نے سنا یا دیکھا ہے تو فرماتے اچھا اس پر گواہ لے آؤ۔ اور جب گواہی آنے کے بعد اطمینان ہو جاتا کہ واقعی آخے ضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے یہی فرمایا تھا یا اس کے مطابق فیصلہ فرمایا تھا تو آپ

بھی اسی برغمل کرتے اور مملکت کا قانون بھی وہی بن جاتا۔

### حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے کامیاب حکمران ہونے کا راز:

صحیح بات یہ ہے کہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے کامیاب محکمران ہونے کا راز ہی یہی تھا کہ آپ کامل متبع سنت تھ، واقعہ یہ ہے کہ اگر آنحضور صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرتِ طیبہ کا تفصیلی مطالعہ کیا جائے اور پھر اپنے آپ کو اس کے سانچ میں ڈھالا جائے تو زندگی آئی خوشگوار، آئی آسان، آئی کامیاب اور آئی قابل رشک مین جائے کہ لوگ دیکھ کر چیرت کریں۔ میں یہ بات صرف عقیدت کی بنیاد پرنہیں کہہ رہا بلکہ واقعات کی بنیاد پر کہہ رہا ہوں۔ جوشخص آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت یعنی آپ کے طریقوں کے مطابق زندگی گذارتا ہو، وہ ہر دلعزیز ہوتا ہے۔

# سنت کے قصیلی مطالعہ کی ضرورت ہے:

رضی اللہ عنہا ہے پوچھے، حضد اور صفیہ رضی اللہ عنہا ہے پوچھے، ان ازواج مطہرات ہے پوچھے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم گھر میں تشریف لاکر اپنی ہویوں کے ساتھ کس طرح بات کیا کرتے تھے، گھر کے کام کاج میں کس طرح حصہ لیتے تھے۔

گھر ہے باہر کیا کام کرتے تھے، جب کوئی مہمان آتا تو اس کے ساتھ کیا برتاؤ ہوتا تھا، دشمنوں ہے بات کرتے تھے تو کیسی بات ہوتی تھی، اپنوں سے بات ہوتی تھی، اپنوں سے بات ہوتی تو کس طرح چوا کیس بیت ہوتی تھی، اپنوں سے بات کرتے تھے تو کیسی بات ہوتی تھی، اپنوں سے بات کرتے تھے تو کیسی بات ہوتی تھی، اور جب آتی بڑی حکومت سنجالی جوآج تقریباً ایک درجن ملکوں پر کس طرح کی تھی، اور جب آتی بڑی حکومت سنجالی جوآج تقریباً ایک درجن ملکوں پر کسیلی ہوئی ہوتی تھی، اور جب اتنی بڑی حکومت کیسی ہوتی تھی، سفر کس طرح فرماتے تھے، کسیا معاملہ ہوتا تھا، بہادری اور شجاعت کسی ہوتی تھی، سفر کس طرح فرماتے تھے، کسیا معاملہ ہوتا تھا، بہادری اور شجاعت کسی ہوتی تھی، سفر کس طرح فرماتے تھے، سفروں میں نمازیں کس طرح ادا کرتے تھے، جب رات کو گھر میں جاتے اور نیند کے سفروں میں نمازیں کس طرح لینتے تھے، آپ کے سرمانے کیا رکھا ہوا ہوتا تھا۔ یہ ساری تفصیات احادیث کی کتابوں میں موجود ہیں۔

# سنت برعمل کرنے کے طریقے:

اب سوال ہیہ ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے طریقوں کی پیروی کس طرح کی جائے۔اس کے دوراستے ہیں اور دونوں پڑمل کرنا ضروری ہے۔

### بهلاطريقه:

ایک بیہ ہے کہ ہمارے مرشد حضرت ڈاکٹر عبدالحیؑ عارفی قدس سرہ کی بڑی مشہور کتاب ہے''اسوۂ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم'' بیہ کتاب اردو میں ہے۔اس میں آپ نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے صبح سے شام تک کے معمولات اور طریقے بہت تفصیل سے لکھے ہیں۔ یہ کتاب ہر گھر میں ہونی چاہئے اور ہر مسلمان کو اس کا مطالعہ کرنا چاہئے، یہ کئی سوصفحات پر مشمل ضغیم کتاب ہے۔ جن حضرات کے پاس فارغ وقت ہے، وہ چند روز میں پوری کتاب کا مطالعہ کر سکتے ہیں لیکن جو لوگ مصروف ہیں، وہ روزانہ تھوڑا سا وقت اس کے مطالعہ کے لئے طے کر لیس مثلاً سونے کا وقت یا اور جس وقت میں آپ کو آسانی ہو۔ عام طور پر مخضر مطالعہ کے لئے سونے سے پہلے کا وقت زیادہ سہولت کا ہوتا ہے اور ایک ورق روزانہ مطالعہ کے لئے مقرر کر سے بہلے کا وقت زیادہ سہولت کا ہوتا ہے اور ایک ورق روزانہ مطالعہ کے لئے مقرر کر سنتوں کا علم ہوتا جائے ان پر عمل شروع کر دیں اور جن جن سنتوں کا علم ہوتا جائے ان پر عمل شروع کر دیا جائے، اس طرح ان سنتوں پر عمل بھی ہوگیا اور وہ سنتیں آپ کو یا د ہو جا ئیں گی ، بھی بھولیس گی نہیں۔

### دوسرا طريقه:

دوسرا یہ کہ ایسے بزرگوں کی صحبت میں رہیں جن کے بارے معلوم ہے کہ
ان کی زندگی سنت کے مطابق ہے۔خوب سمجھ لیجئے کہ سنت پر عمل کرنے کی مشق سنت
پر عمل کرنے والوں کی صحبت میں رہنے سے ہوتی ہے۔ اگر ایسے حضرات نہیں ملتے جن
کی زندگی سو فیصد سنت کے مطابق ہوتو جن کی زندگی نسبتازیادہ سنت کے مطابق ہو،
اس کی صحبت میں رہنا شروع کریں۔

#### صرف مطالعه سے مقصد حاصل نہ ہوگا:

اس دوسرے طریقے پرعمل کرنا بھی انتہائی ضروری ہے۔ صرف مطالعے سے مقصد حاصل نہ ہوگا بلکہ میرا خیال میہ ہے کہ صرف مطالعے سے آدمی بعض اوقات جہل

مرکب میں مبتلا ہو جاتا ہے۔ کتاب کا مطالعہ کرنے اور اپنی سمجھ کے مطابق اس پر عمل کرنے کے بعد یہ سمجھے گا کہ میں تو برامتی اور پر ہیزگار ہو گیا، میں تو ساری سنتوں پر عمل کررہا ہوں لیکن حقیقت میں صحیح طریقے سے عمل نہیں کررہا ہوگا۔ تکبر میں مبتلا ہو جائے گا، جہنم میں جائے گا اس لئے کہ حدیث میں آتا ہے:

لایدخل الجنة من کان فی قلبه مثقال ذرّة من کبر «جس شخص کے دل میں ذرہ برابر بھی تکبر ہوگا وہ جنت میں نہیں جائے گا'' (مشکوۃ، باب الغضب والکبر، الفصل الاول رقم الحدیث ۱۹۰۳)

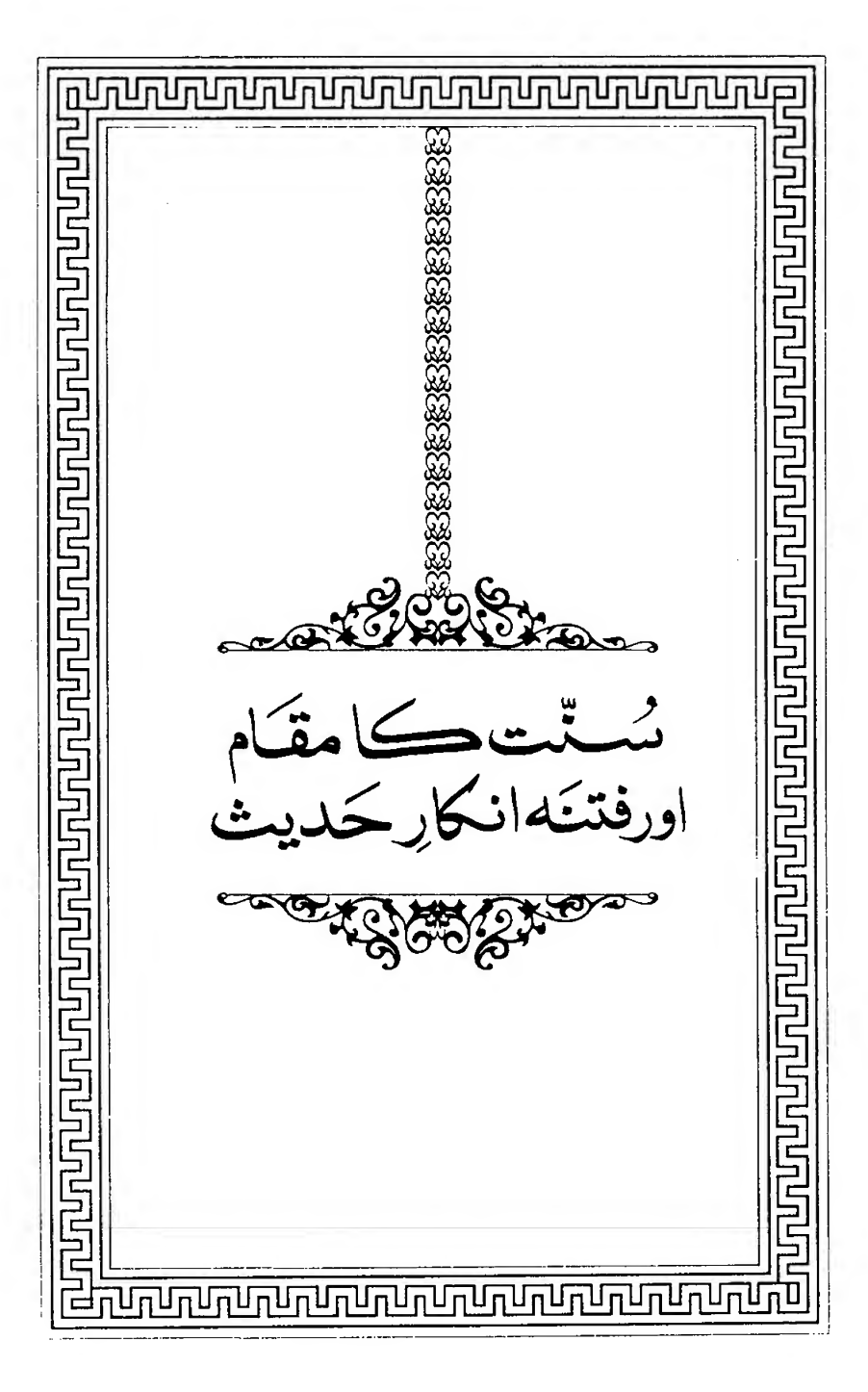
### اتباعِ سنت کے ثمرات:

اس لئے سنت پر سیجے طریقے سے عمل کرنے کے لئے ضروری ہے کہ دونوں طریقوں کو اختیار کیا جائے۔ اور جب آپ ان دونوں طریقوں کو اختیار کر کے سنت پرعمل کرنا شروع کر دیں گے تو پچھ عرصے بعد آپ کو اپنی زندگی میں ایک خوشگوار تبدیلی محسوس ہوگا، کاموں میں آسانی اور برکت نظر آئے گی، دولت اور وقت میں برکت ہوگی اور وہ لوگ جو آپ سے نفرت کرتے ہیں، وہ آپ سے محبت کرنے والے بن جائیں گے، آپ ہر دلعزیز بنتے چلے جائیں گے اس لئے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی سنتوں میں ایسی دلکشی اور کشش ہے کہ دوسروں کو اپنی طرف کھینچتی ہے۔ کا فربھی جب کسی سنت پر عمل اپنی طرف کھینچتی ہے۔ کا فربھی جب کسی سنت پر عمل کرنے والے کو دیکھے گا تو اس کی طرف مائل ہوگا۔

الله تعالی جمیں سنتوں برعمل کرنے کی توفیق نصیب فرمائیں۔ (آمین)

وآخر دعوانا أن الحمدلله رب العالمين





﴿ جمله حقوق تجق ناشر محفوظ ہیں ﴾

موضوع منت كامقام اورفتنه انكار حديث مقرر حضرت موالا نامفتي محمد رفيع عثاني مدخله مقام مدرسته البنات ، جامعه دار العلوم كراجي تاريخ ٢٢٠ بهم الثاني ١٣٢٣ اله صبط وترتيب مولانا اعجاز احمد صمداني بابتمام محمد ناظم اشرف

# ﴿ سنت كامقام اور فتنه انكار حديث

خطبه:

نحمده ونصلي على رسوله الكريم

امالعد:

قال الله تبارك وتعالى:

لَقَد كَانَ لَكُم في رَسُولِ اللهِ أَسُوَةٌ حَسَنةٌ لِمَنُ كَانَ يَرْجُوا الله وَالْيَوُمَ الآخِرَةِ - (الاحزاب ٢١٠)

فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَى يُحَكِّمُوُكَ فِيمَا شَجَرَبَيْنَهُمَ ثُمَّ لَا يَجِدُوافِي أَنْفُسِهِم حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُو اتَسُلمًا-

فَإِنْ تَنَازَ عُتُمُ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ

وَمَنُ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ اللَّه - (الساء، ١٠)

تمهيد:

گذشتہ مجلس میں سنت کامعنی اور اس کی حقیقت کافی تفصیل سے بیان ہوئی

جس کا حاصل یہ تھا کہ لفظ سنت کے دومعنی ہیں۔ (۱) وہ عمل جو واجب سے کم در بے کا ہو جیسے کہا جاتا ہے کہ نماز میں اتن سنیں ہیں وغیرہ۔ (۲) آنحضور صلی الله علیہ وسلم کا طریقہ خواہ وہ فرض ہو یا واجب، سنت ہو یا نفل، اور اس سلسلہ میں تمین آیات کی تشریح کی گئی تھی۔ اب مزید آیات کی تشریح کی جاتی ہے۔ کہا ہی آیت یہ ہے۔ الله تعالی فرماتے ہیں:

﴿ لَ قَ لُ كَ اِنَ لَ كُ مُ فِي رَسُولِ اللّٰهِ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ لِمَنُ كَانَ يَر جُو اللّٰهِ وَاليّومُ الآخِرَة ﴾

کان یَر جُو اللّٰه وَاليّومُ الآخِرة ﴾

د تحقیق تمہارے لئے پیغیر خدا کی زندگی میں بہترین نمونہ ہو ایعنی اس شخص کے واسطے جسے الله تعالی (سے ملنے) اور ہے ایک اور ہے ایک امید ہو'۔ ہے الله تعالی (سے ملنے) اور ہے دیت الله تعالی دیت کے آنے کی امید ہو'۔

#### بهترين انسان بننے كاطريقه:

یعنی آپ کی زندگی کے جتنے واقعات ہیں۔ آپ کے جتنے اعمال وافعال ہیں۔ آپ کے جتنے اعمال وافعال ہیں۔ آپ کے جتنے ارشادات ہیں وہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے منتخب نمونہ ہیں۔ لہذا اگر کوئی شخص بہترین انسان اور اللہ تعالیٰ کا مقرب اور ولی بننا جاہتا ہے تووہ آ تخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت طیبہ کے مطابق اپنی زندگی ڈھال لے۔ یہ اعلیٰ ترین منصب ہے۔ اس سے بڑھ کرکوئی منصب نہیں۔

# صحابہ کرام کے بلندمر تبہ ہونے کی وجہ:

صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم کو بلند مرتبہ اسی وجہ سے نصیب ہوا کہ انہیں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی صحبت اور آپ کی اتباع اور پیروی کرنے کی سعادت ملی۔ نتیجہ یہ ہے کہ دنیا میں انہیں وہ مقام ملا جوان کے بعد کی کونہیں ملا اور آخرت میں یہی مقام ملے گا۔ چنا نچہ اس بات پر ساری امت کا اجماع ہے کہ کوئی بڑے سے بڑا ولی، بڑے سے بڑا ولی، بڑے سے بڑا افقیہ، بڑے سے بڑا محدث، بڑے سے بڑا مام اور بڑے سے بڑا صوفی مرتبہ میں ادنی سے ادنی صحابی کے برابر نہیں ہوسکتا۔ اور اس اتباع اور صحبت کی برکت تھی کہ کہاں تو ان کی بیہ حالت تھی کہ وہ دنیا کے جابل ترین علاقے کے رہنے والے تھے، عرب کے بدو تھے، عام طور پر وہاں لکھنے بڑھنے کا بھی رواج نہیں تھا، متدن دنیا سے کئے ہوئے تھے، معاشی طور پر پہما ندہ سے عظم سے دور تھے، کوئی آسانی کتاب ان کے پاس نہیں آئی تھی، تورات اور انجیل وغیرہ بی اس ایک پاس تو بی اس سے پہلے ایک طویل عرصے تک کوئی نبی اور کتاب نہیں آئی تھی لیکن اس علاقے میں اس سے پہلے ایک طویل عرصے تک کوئی نبی اور کتاب نہیں آئی تھی لیکن آ مخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے صحبت عرصے تک کوئی نبی اور کتاب نہیں آئی تھی لیکن آ مخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے صحبت اور پیروی نے ان کو یہ مقام عطا کیا کہ دیکھتے ہی دیکھتے دنیا پر چھا گئے۔ کسی نے بڑی اور پیروی کے ان کو یہ مقام عطا کیا کہ دیکھتے ہی دیکھتے دنیا پر چھا گئے۔ کسی نے بڑی

" صحابہ کرام جب جزیرہ عرب سے نکلے تو اونٹوں کی مہاریں ان

کے ہاتھ میں تھیں لیکن دنیا والوں نے دیکھا کہ تھوڑے ہی عرصے
میں قوموں کی تقدیریں اور مہاریں ان کے ہاتھ میں آ گئیں۔"

دنیا کے حاکم بنے اور انہی کے ذریعے اللہ تعالیٰ نے اسلام کو دنیا کی سب
سے بڑی طافت بنایا۔ قیصر وکسری سمیت اس وقت دنیا کی متمدن آبادی اسلام کے ذیر کیکین ہوگئی۔

زیر تگین ہوگئی۔

#### اتباع سنت کی قوت ایک واقعه

اتباع سنت میں الله رب العزت نے حیرت ناک قوت رکھی ہے۔ فاروق

اعظم رضی اللہ عنہ کے دور کا واقعہ ہے۔ اس وقت اسلامی لشکر کئی مما لک کو فتح کرتا ہوا سیلاب کی طرح آگے بڑھ رہا تھا۔ یہاں تک کہ ایران وعراق سے آگے نکل کر وسط ایشیا کے کسی علاقے میں پہنچ چکا تھا۔ وہاں اسلامی لشکر نے کسی شہر کا محاصرہ کررکھا تھا لیشیا کے کسی علاقے میں نہیں ہورہا تھا۔ وہ قوم اتنی مضبوط اور جنگجوتھی کہ قابو میں نہیں آرہی تھی ۔ اس قلعہ کو فتح کرنے کے جتنے طریقے ہوسکتے تھے وہ سارے آزمائے گئے لیکن قلعہ فتح ہونے کی کوئی صورت نہ بن سکی۔

مجبور ہوکر انہوں نے امیرالمؤمنین حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کی طرف خط لکھ کر بھیجا اورصورت حال سے آگاہ کیا۔ انہوں نے اس کا جوحل تجویز فرمایا اس سے سنت کی طاقت کا کچھاندازہ ہوتا ہے۔ آپ نے اس کے لئے کوئی مادی حل تجویز نہیں کیا بلکہ جوابی خط میں لکھا کہ سب مجاہدین کو جمع کرو اور پھر خود بھی اپنا جائزہ لواور ان سے بھی کہو کہ وہ اپنا جائزہ لیس، ایسا معلوم ہوتا ہے کہ کوئی سنت تم سب سے چھوٹ چکی ہے۔ جائزہ لو کہ وہ کوئی سنت ہے جس پرتم سب نے عمل چھوڑ رکھا ہے۔ جب وہ سمجھ میں آجائے تو سب اس پرعمل کریں اور پھر اللہ تعالیٰ سے فتح کی دعا جب وہ سمجھ میں آجائے تو سب اس پرعمل کریں اور پھر اللہ تعالیٰ سے فتح کی دعا کرے حملہ کردیں۔ انشاء اللہ فتح ہوگی۔

جب سبہ سالار کے پاس میہ خط پہنچا تو اس نے سب مجاہدین کو جمع کیا اور میہ خط پڑھ کرسایا۔ سب نے مل کرغور کیا کہ ہم نے کوئی سنت چھوڑ رکھی ہے۔ بظاہر ساری سنتوں پڑھل ہورہا تھا۔ کافی غور کے بعد میہ سامنے آیا کہ ہم سفر کی حالت میں عظے اس لئے بہت دنوں سے ہم نے مسواک نہیں کی، چنانچہ کمانڈر نے سارے لشکر کو حکم دیا کہ جاؤ مسواک لے کر آؤ اور پھر مسواک کرو۔ لشکر کے تمام افراد جنگل میں سے مسواک بناکر لائے اور کرنے لگے۔

مؤرخین نے لکھا ہے کہ اس زمانے میں مسلمانوں کا کفار پر اتنا رعب جیٹھا

ہوا تھا کہ عورتیں اپنے بچوں کو مسلمانوں سے ڈراتی تھیں مثلاً جب کوئی بچہ شرارت کرتا تو والدہ کہتی دیکھو، باز آ جاؤ ورنہ مسلمان کو بلالوں گی اور انہوں نے اس بات کو مشہور کردیا تھا کہ مسلمان آ دمیوں کو کچا کھا جاتے ہیں۔ جب مسلمانوں نے مسواک کرنا شروع کی تو اوپر قلعہ پر کھڑے ہوئے کفار حیرت سے دیکھنے لگے کہ نجانے کیا قصہ ہوا کہ کمانڈر کا ایک تھم ملنے پر بیاسب کے سب اپنے دانتوں کو تیز کررہے ہیں۔ پھر خیال آیا کہ ہم نے جو بیان رکھا ہے کہ مسلمان لوگوں کو کچا کھا جاتے ہیں تو شاید بیہ ہمیں کچا کھانے کی تیاری ہے۔ جعہ کا دن تھا ، صبح کا وقت تھا، مسواک سے فارغ ہونے کے بعد سپہ سالار نے تھم دیا کہ اب جملہ کرو، کفار اس خیال سے کہ بیاب ہمیں ہونے کے بعد سپہ سالار نے تھم دیا کہ اب جملہ کرو، کفار اس خیال سے کہ بیاب قلعہ فتح ہوگیا۔ اسلامی لشکر نے جعہ کی نماز تھے بہلے قلعہ فتح

## ا تباع سنت كى ايك الهم فضيلت:

لے روایت مجم الطبر انی الاوسط (۱۹۷/۲) پرایک اور روایت ہے جس میں ایک شہید کے برابر تواب ملنے کا ذکر ہے۔م

#### دوسری آیت:

﴿ فَلَا وَرَبِكَ لَا يُوْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُل

'دفتم ہے آپ کے رب کی بیالوگ جب تک اپنے تنازعات میں تمہیں منصف نہ بنائیں اور جو فیصلہ تم کرواس سے اپنے دل میں تنگ نہ ہول بلکہ خوش سے مان لیس، تب تک مومن نہیں ہول گے۔''

یعنی جب تک اختلافی مسائل میں آپ کو حاکم تنایم نہ کرلیں ، اس وقت تک یہ مومن نہیں ہو سکتے اور جب آپ فیصلہ کردیں تو دلوں کے اندر تنگی بھی محسوں نہ کریں بلکہ خوشی سے قبول کریں خواہ ان کی مرضی کے خلاف ہو یا ان کے خلاف فیصلہ ہو اور بھر اس فیصلے کو پوری طرح تنایم کرلیں۔ جب تک یہ بات نہ ہوگی اس وقت تک ان کے اندر ایمان مکمل نہیں ہوسکتا۔

### تیسری آیت:

﴿ فَإِنْ تَنَازَ عُتُمُ فِي شَيْعً فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ ﴾ (الناء،٥٩)

''اور اگر کسی بات میں تمہارے درمیان اختلاف واقع ہوتو اس میں خدا اور اس کے رسول (کے حکم) کی طرف رجوع کرو''۔ اللہ اور اس کے رسول کی طرف لوٹانے کا مطلب بیہ ہے کہ بیہ دیکھو کہ اس مسئلے میں اللہ تعالیٰ کا کیا تھم ہے اور آنحضور صلی اللہ علیہ وسلم کا کیا تھم ہے۔ اللہ اور اسکے میں اللہ تعالیٰ کا کیا تھم ہے۔ اللہ اور اسکے بیاس کے رسول کا تو تھم ایک ہی ہوتا ہے چنانچہ جب اللہ تعالیٰ کا تھم مل جائے یا اس کے رسول کا تھم مل جائے ، اس برعمل کرلو، جھر اختم ہوجائے گا۔

# جھڑوں کی بنیاد

سارے جھگڑوں کی بنیادیبی ہے کہ انسان اپنی رائے چلانا جاہتا ہے۔ جب اپنی رائے کوختم کردیا جائے اور اللہ اور اس کے رسول کے حکم کوشلیم کرلیا جائے تو سب جھگڑے ختم ہوجاتے ہیں۔

# چوهی آیت:

ایک اور جگه ارشاد ہے:

﴿ وَمَنُ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ اللَّهَ ﴾ (الناء: ٨٠)
"اور جو محض رسول كى فرما نبردارى كريگا تو بيتك اس نے خداكى فرما نبردارى كريگا تو بيتك اس نے خداكى فرما نبردارى كن "-

لہذا جو شخص رسول اللہ کی نافر مانی کر بگا، وہ اللہ تعالیٰ کی نافر مانی کرنے والا ہوگا۔ اس کئے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت اللہ کی اطاعت اور آپ کی نافر مانی اللہ درب العزت کی نافر مانی ہے۔

### منكرين حديث كا تعارف:

یہ چند آیات قرانی ہیں،اس کے علاوہ اور متعدد آیات ہیں جن سے ثابت ہے کہ جو اللہ کا تھم ہے، وہی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا تھم ہے اور جو رسول اللہ صلی الله عليه وسلم كاحكم ہے ، وہى الله تعالى كاحكم ہے۔ يہيں سے ايك بات سمجھ ليجے كه آج
كل ايك بہت خطرناك فتنه ہمارے ہاں موجود ہے۔ ہمارے ملك سميت اور كئ
مما لك ميں ايك فرقه پايا جاتا ہے۔ يہ چھپا ہوا فرقه ہے، دشمن اسلام ہے، يہ ابنا كفر
چھپاتا ہے، اپنے آپ كومسلمان ظاہر كرتا ہے حالانكہ وہ مسلمان نہيں ہے، وہ '' منكرين حديث' كا فرقه ہے۔

یہ لوگ حدیث کا انکار کرتے ہیں اور لوگوں کی نظروں میں اپنے آپ کو باوقعت ظاہر کرنے کیلئے کہتے ہیں کہ ہم '' اہل قرآن' ہیں۔ ان کا کہنا ہے کہ بس قرآن کافی ہے۔ حدیث کی ضرورت نہیں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے نہ کسی ارشاد کی ضرورت ہے اور نہ کسی فعل کی اور شریعت کا کوئی مسئلہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے قول یا فعل سے ثابت نہیں ہوسکتا۔ جو تھم قرآن مجید میں ہے بس وہی ٹھیک ہے۔ جو تھم قرآن مجید میں ہے بس وہی ٹھیک ہے۔ جو تھم قرآن مجید میں استنہیں۔

وہ بہت ملمع سازی کرکے اپنا نظریہ پیش کرتے ہیں اور علماء کرام پر یہ اعتراض کرتے ہیں اور علماء کرام پر یہ اعتراض کرتے ہیں کہ ملاؤل نے خود حدیثیں گھڑ گھڑ کے انہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف منسوب کردیا اور پھر حدیث کو جمت قرار دے دیا حالانکہ حدیث کی کوئی ضرورت نہیں تھی۔ حدیث کوضروری قرار دینا قرآن مجید کی مخالفت اور اس کا درجہ گھٹانے کی کوشش کرنا ہے۔ یہ قرآن کے خلاف سازش ہے۔

# منکرین حدیث کی سرگرمیاں:

نوتعلیم یافتہ طبقے اور بہت سے او نیج عہدوں پر اس فرقے نے اپنے لٹر پچر کو پھیلایا اور ان میں سے بہت سے لوگ او نیج او نیج عہدوں پر پہنچ گئے ہیں اور کوشش کرکے ایسے لوگوں کو ان عہدوں پر پہنچایا جاتا ہے۔ آپ اپنے حکمرانوں کے بارے میں بہت سی چیزوں کو دیکھتے ہیں کہ وہ اسلام کے خلاف کاروئیاں کرتے ہیں مثلاً بھی دینی مدارس کےخلاف، بھی دینی قوتوں کےخلاف اور بھی دینی شخصیات کے خلاف، ان میں بسا اوقات ان لوگوں کی کوششوں کا بھی وظل ہوتا ہے، قادیانی بھی شامل ہوتے ہیں۔ بیلوگ علماء سے بغض وعنادر کھنے والے لوگ ہیں۔

### منکرین حدیث کے دعوے کا جواب:

ان لوگول کے دعویٰ کی قلعی خود انہی آیات سے کھل جاتی ہے جو آج بیان ہوئیں اور گذشتہ ہفتے بیان ہوئیں ا۔ یہ آیات قرآنی سراسر ان کے خلاف ہیں۔ منکرین حدیث کا کہنا ہے کہ احادیث جحت نہیں، شریعت میں ان کی کوئی بنیاد نہیں جبکہ قرآن کہتا ہے: " جو کچھ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم دیں، وہ لے لوجس سے منع کریں، اس سے رُک جاؤ۔ جس نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی پیروی کی اس نے اللہ کی پیروی کی اس نے اللہ کی پیروی کی، اور تم میں اس وقت تک کوئی مؤمن نہیں ہوسکتا جب تک کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے فیصلے کو فیصلہ کن نہ سمجھ' وغیرہ وغیرہ ۔ یہ آیات ان منکرین حدیث کو کافر قرار دے رہی ہیں۔

# منكرين حديث بركفر كافتوى كب اور كيسے لگا؟

ان کے سرگروہ کا نام تھا ''غلام احمد برویز''۔ اردو کا ادیب بہت اچھا تھا۔ ماہنامہ''طلوع اسلام'' کے نام سے لاہور سے رسالہ نکالتا تھا اور اس نے قرآن مجید کی

ل وَمَا النَّكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَا كُمُ عَنُهُ فَانْتَهُوهُ (الحشر، ٧) (٢) وَمَا يَنُطِقُ عَنِ
الهَوى إِنَّ هُو إِلَّا وَ حُى يُّوْخى (النجم، ٤٠٣) (٣) قُلُ إِنْ كُنْتُمُ تُحِبُونَ اللَّهَ فَاتَبِعُونِى
يُحْبِبُكُمُ اللَّهُ وَ يَغُفِرُلَكُمُ ذُنُوبَكُمُ \* (آلِعَمان: ٣١)

تفسير بھی لکھی۔

آج سے تقریباً چالیس سال یا اس سے بھی کچھ زیادہ عرصہ پہلے کی بات ہے کہ اس کی سب کتابوں کو بہاں دارالعلوم کراچی میں جمع کیا گیا۔ ہمارے والد ماجد حضرت مولانامفتي محمر شفيع صاحب رحمة الله عليه، مولانا محمر يوسف بنوري صاحب رحمة الله عليه، مولانا مفتى رشيد احمر صاحب رحمة الله عليه، مولانا مفتى ولي حسن صاحب رحمة الله عليه، مولانا عاشق البي صاحب رحمة الله عليه، مولانا سحبان محمود صاحب رحمة الله علیہ، مولا ناشمس الحق صاحب مدظلہ اور دارالعلوم کے دیگر اساتذہ کرام کے درمیان اِن کتابوں کوتقتیم کیا گیا کہ وہ ان کا مطالعہ کریں اور ان میں سے کفریہ کلمات کی نشاندہی كريں۔ ہم سب لوگ لگے، مہينوں تك اس كى كتابوں كا مطالعه كيا۔ إن كلمات كو نكالا کیا پھران پر مزید شخفیق کر کے ایسے کفریہ کلمات باقی رکھے گئے جن میں کوئی تاویل ممكن نتھى۔ جب ايسے كلمات سامنے آ گئے كہ جن ميں تاويل كى كوئى صورت نتھى تو پھر ان کے بارے میں فتویٰ لکھا گیا کہ'' پرویز اور ہر وہ مخص جو پرویز جیسے نظریات رکھتا ہو، وہ دائرہ اسلام سے خارج ہے'۔ اس برتمام مکا تب قکر دیوبندی، بریلوی، ا ہلحدیث علماء کرام کے دستخط ہوئے اور پھر بیفتوی شائع کر دیا۔ تو اس پر علماء کرام کا اجماع ہے کہ منکرین حدیث کافر ہیں۔

# منكرين حديث كي شرانگيزيان:

اس موقع پران کے ذکر کرنے کی وجہ یہ ہے کہ یہاں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشادات و افعال کی پیروی کا بیان چل رہا ہے کہ اس کے بغیر ایمان مکمل نہیں ہوتا تو یہ بات سامنے رکھنا ضروری تھی کہ ایبا فرقہ اِس وقت دنیا میں موجود ہے کہ جو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے اقوال و افعال کی جیت کا انکار کرتا ہے اور وہ دائر و

اسلام سے خارج ہے۔ ان لوگوں نے بڑا شریجیلایا ہے۔ انگریزی اخبارات میں ان کے آرفیکر شائع ہوتے رہتے ہیں۔ بھی علماءِ کرام کے خلاف، بھی حدیث کے خلاف اور بھی صحابہ کرام کے خلاف وغیرہ۔

### ایک اصولی بات:

ان کے ساتھ ہمارے مناظرے بھی ہوئے رہے ہیں۔ چونکہ ان کے باس کوئی بنیاد نہیں ہے اس لئے بھی وہ طہر نہیں پاتے۔ ابھی ہم ان کا تذکرہ کرتے ہیں۔ پہلے ایک اصولی بات سجھ لیجے وہ یہ کہ ''حدیث کے بغیر قرآن پڑمل کرنا ممکن نہیں''۔ مثلا دیکھنے کہ ایمان کے بعد سب سے اہم علم اور رکن اسلام ''نماز'' ہے۔ نماز کے بارے میں قرآن مجید میں تفصیلات بیان نہیں کی گئیں۔ اس میں یہ نہیں بیان کیا گیا کہ نماز کے ارکان کتنے ہیں، ان میں ترتیب کیا ہوگی، فجر میں کتنی رکعتیں ہوں گی مظہر میں کتنی ہوں گی مغیرہ یہ ساری مغرب اور عشاء میں کتنی رکعتیں ہوں گی وغیرہ یہ ساری تفصیلات تو حدیث میں آئی ہیں۔ اب قرآن کا حکم ہے کہ ''نماز قائم کرو'۔ جب تک اطادیث سے یہ تفصیلات نہیں کی جا کیں گی قرآن کے اس حکم پڑمل کیسے ہوگا؟

## منکرین حدیث سے ہونے والے مناظرے کی روئیداد:

جس سال میں دورہ حدیث سے فارغ ہوا، اس سال کی بات ہے کہ میں شہر میں تراوی پڑھاتا تھا ایک منکر حدیث جو کسی بڑے عہدے پر فائز تھا، نوتعلیم یافتہ تھا، وہ میرے پیچے تراوی پڑھنے کے لئے دور سے آتا تھا۔ روزانہ کوئی نہ کوئی مسکلہ پوچھتا تھا جس سے نوک جھونک سی محسوس ہوتی تھی۔ ایک روز اس نے مجھ سے کوئی مسکلہ پوچھا۔ میں نے بتایا کہ یہ مسئلہ حدیث میں یوں ہے۔ اس پر بات چل پڑی۔

وہ بولا کہ صدیث کی ضرورت کیوں ہے؟ قرآن کافی ہے۔ میں نے جواب دیا کہ حدیث کے بغیرتم نماز ہی نہیں پڑھ سکتے۔ کہنے لگا یہ س طرح؟ میں نے کہا تم نماز میں برھ سکتے۔ کہنے لگا یہ س طرح؟ میں نے کہا تم نماز میں جورکوع کرتے ہو کیا قرآن مجید میں اس طرح رکوع کرنے کا کوئی ذکر ہے۔ وہ چکرا ساگیا۔ پھر میں نے بات آگے بڑھاتے ہوئے کہا کہ دیکھورکوع کے معنی جھکنا عابت ہو کے جیں (تو گویا قرآن سے جھکنا ثابت ہو گیا) میں نے کہا کہ رکوع کے معنی تو ہیں لیکن کس طرف جھکنا، آگے جھکنا، پیچھے جھکنا، گیا) میں نے کہا کہ جھکنا۔ یہ تو مدیث سے معلوم ہوگا، آگے جھکنا، پیچھے جھکنا، معلوم ہوگا، آخضرت سلی اللہ علیہ وکم کے عمل سے معلوم ہوگا۔ کہنے لگا، اچھا ہجدہ؟ معلوم ہوگا، آخضرت سلی اللہ علیہ وکم کے عمل سے معلوم ہوگا۔ کہنے لگا، اچھا ہجدہ؟ میں نے کہا سجدہ کی بات بھی بہی ہے۔ سجدہ کا لغوی مطلب ہے ''بیشانی کو زمین پڑ میکنا اللہ ایٹ کر بھی ہو سکتا ہے، اس مخصوص طریقے سے میکنا'۔ پیشانی کو زمین پڑ میکنا اللہ ایک کر بھی ہو سکتا ہے، اس مخصوص طریقے سے بیشانی کو زمین پڑ میکنا اللہ ایک کر بھی ہو سکتا ہے، اس مخصوص طریقے سے بیشانی کو زمین پڑ میکنا اللہ ایک کر بھی ہو سکتا ہے، اس مخصوص طریقے سے بیشانی کی کتاب میں نہیں، بلکہ اس کاعلم حدیث سے ہوگا۔ اس سے بچھ بن نہ پڑا۔

#### دوسراواقعه:

میں نے ایک موقع پر کسی منکر حدیث ہے کہا کہ بتلاؤ، قرآن مجید میں کہیں ہے کہ پاخانہ کھانا اور بیٹاب بینا حرام ہے تو پھر جب تم صرف قرآن ہی کے احکام پر بات کرتے ہوتو پاخانہ کیوں نہیں کھاتے اور بیٹاب کیوں نہیں چینے؟ وہ خاموش ہو گیا۔

# منكرين حديث كا دوسرا رخ:

منكرين حديث نے بہلے تو بيكها كه رسول الله صلى الله عليه وسلم كے اقوال و

افعال کی ضرورت ہی نہیں، صرف قرآن ہی کافی ہے لیکن جب ان کے سامنے قرآن ہی کافی ہے لیکن جب ان کے سامنے قرآن کو وہ ہیں جن سے حدیث کا جمت ہونا معلوم ہوتا ہے اور جب یہ کہا گیا کہ جب تم قرآن کو مانتے ہوتو اس کے ماننے کی وجہ سے حدیث کو بھی ماننا پڑے گا تو اس محاذ پر وہ شکست کھا گئے۔ اب انہوں نے نئی بات نکالی اور بات انہوں نے اپنی طرف سے نہیں کی، ان کی اپنی عقل تو بہت تھوڑی ہی ہے، ان کی عقل تو بہت تھوڑی ہی ہے، ان کی عقل تو بہت تھوڑی ہی ہے، ان کی عقل تو بورب اور امریکہ سے آتی ہے۔ ایک یہودی مستشرق گولڈ زہر نے آج سے سوڈیڑھ سوسال پہلے ایک شوشہ چاتا کیا تھا کہ احادیث قابلِ اعتبار نہیں کیونکہ یہ عہدِ رسالت میں نہیں کامی گئیں۔

### كتابت حديث پراعتراض:

چنانچ ہے بھی بھی بھی بھی سے بات کرتے دکھائی دیتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی احادیث عہدِ رسالت میں نہیں لکھی گئیں بلکہ دوسوسال بعد لکھی گئیں پھر وہ بڑے جیٹ بے انداز میں بات کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ دیکھئے آج کوئی صدر یا وزیراعظم کی تقریر ہو اور وہ لکھی نہ جائے اور ریکارڈ بھی نہ کی جائے اور کوئی آ دی سے تقریر سنے پھر وہ دوسرے کو بتائے، دوسرا تیسرے کو بتائے، تیسرا چوتھ کو، چوتھا پانچویں کو، ای طرح کئی آ دمیوں نے ایک دوسرے کو بتایا۔ ایک بفتے کے بعد جب آ خری آ دی سے پچھی ہو چی ہو چی مال بات کوئی اور ہوگی اور ہم تک کوئی اور بات پہنچ گی جب کہا جا دوسوسال تک نہیں لکھی گئیں اور شیپ ریکارڈ تو ویسے بھی اس زمانے کہا حادیث تو دوسوسال تک نہیں لکھی گئیں اور شیپ ریکارڈ تو ویسے بھی اس زمانے میں نہیں ہوتا تھا۔ دوسوسال کے بعد امام بخاری، مسلم اور ابوداؤد وغیرہ آئے۔ اس میں نہیں ہوتا تھا۔ دوسوسال کے بعد امام بخاری، مسلم اور ابوداؤد وغیرہ آئے۔ اس میں نہوں نے وہ س کرانی کا وہ

میں لکھ دیں اور کہا کہ بیہ آنحضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشادات ہیں، ان پر کیسے بھروسہ کیا جا سکتا ہے؟۔

#### جواب:

یہ اعتراض بالکل غلط ہے۔ واقعہ میہ ہے کہ عہد رسالت میں خود آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نگرانی میں آپ کی ہدایت کے مطابق اور آپ کی إملاء سے صحابہ کرام نے ہزار ہاحدیثیں تکھیں۔ اس کے علاوہ صحابہ کرام کی ایک بہت بوی تعداد احادیث کو حفظ کرتی تھی۔ حدیثوں کو اسی طرح حفظ کیا جا تاتھا جس طرح قر آن مجید کو حفظ کیا جاتا ہے اور ساتھ ساتھ لکھنے کا کام بھی ہوتا ہے۔ انہیں درساً پڑھایا جاتا تھا۔ اس موضوع پر ہمارے اکابر نے بہت سی کتابیں لکھیں۔حضرت مولانا مناظراحسن گیلانی صاحب رحمة الله علیه کی مشہور کتاب ہے" تدوین حدیث"۔ اس میں انہوں نے بوری داستان کھی ہے کہ آنحضور صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام کے دور میں کس طرح احادیث لکھی جاتی تھیں اور انہیں کس طرح حفظ کیا جاتا تھااور یہی سلسلہ تابعین، تبع تابعین اور بعد کے دور میں بھی رہا۔ ناچیز لی کی بھی ایک کتاب ہے جس کا نام ہے'' کتابتِ حدیث عہدِ رسالت اور عہد صحابہ میں''<sup>ع</sup> بیراردو میں ہے۔ اس میں ہم نے بیر ثابت کیا ہے کہ استحضور صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام کے زمانہ میں کتنے بڑے پیانے پر حدیث کی کتابت کا انتظام کیا گیا تھا۔ اور اس کے علاوہ صحابہ کرام کی کتنی بڑی جماعت نے اپنے آپ کو حفظ حدیث کے مشغلے پر لگا لیاتھا کہ اس کے علاوہ کوئی کام ہی نہیں تھا۔ لہذا ان کا بیاعتر اض بھی غلط ہے۔

العنی استاذ مکرم حفرت مولا نامفتی محد رفیع عثانی مظلهم مم علی بید کتاب " مکتبه دارالعلوم کراچی" سے جھپ چکی ہے۔م

### احادیث کی حفاظت تین طرح سے ہوئی:

بلکہ صحیح بات یہ ہے کہ احادیث کاسی بھی گئیں، حفظ بھی ک گئیں، ان پر عمل بھی ہوتا تھا بلکہ حکومتوں کے قوانین اس کے مطابق چلتے تھے اور جو چیز ایک مرتبہ قانون بن جائے وہ کیسے بھلائی جاشتی ہے۔ خلافتِ راشدہ کی ساری حکومتوں کا نظام احادیث کی بنیاد پر چلا تھا۔ حضرت عثمان غنی رضی اللہ عنہ جن کی حکومت اتنی زیادہ بھیلی ہوئی تھی کہ آپ کی حدودِ سلطنت کے مقابلے میں پاکستان کی حیثیت اتنی بھی نہیں بنتی، جتنی پاکستان کی حیثیت اتنی بھی سلطنت کے مطابق ہورہے تھے، آپ کے ارشادات کے سارے قوانین اور عدالتی فیلے سنت کے مطابق ہورہے تھے، آپ کے ارشادات اور افعال کے مطابق ہورہے تھے۔ گویا احادیث کی حفاظت تین طریقے سے ہورہی محقی، کتابت کے ذریعے، حفظ کے ذریعے اور عمل کے ذریعے۔ پھر عمل انفرادی سطح پر بھی ہورہا تھا، ان حالات میں احادیث کیسے بھلائی جا سکتی تھیں۔

# احادیث کس طرح حفظ کی جاتی تھیں؟:

حفظ حدیث کا کام بھی اعلیٰ پیانے پر ہورہا تھا۔ چنانچ حضرات صحابہ کرام سے لے کرمحد ثین کے آخری دور تک ایسے ہزاروں حضرات ملتے ہیں جنہوں نے اپنی زندگیاں علم حدیث کی حفاظت، کتابت اور زبانی یاد کرنے کے لئے وقف کر رکھی ہیں۔ احادیث کو اس طرح حفظ کیا جاتا تھا جس طرح قرآنی آیات کو حفظ کیا جاتا ہے۔ احادیث کو یادر کھنے کے بھی عجیب وغریب واقعات ہیں۔ اس کی ابتداء اصحاب صفہ سے ہوئی۔

صفہ اسلام کا پہلا مدرسہ تھا۔ اس مدرسے کے استاذ حضور صلی اللہ علیہ وسلم تھے اور شاگرد اصحابِ صفہ تھے۔ اصحابِ صفہ ان صحابہ کرام کو کہاجاتا ہے جو صفہ بیں رہتے تھے۔ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے دین سکھنے کے علاوہ ان کا کوئی اور مشغلہ نہیں تھا۔ اور دین کس طرح سکھتے تھے؟ قرآن سکھتے تھے، اس کا معنی سکھتے تھے اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے عمل دیکھتے رہتے تھے اور آپ کے اقوال کو یاد کرتے رہتے تھے اور دوسرول تک پہنچاتے تھے۔

# حفاظت حدیث کے لئے حضرت ابوہررہ کی فاقد کشی:

ان میں حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ پیش بیش سے۔ ان کا حافظہ بھی خوب تھا۔ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کو خصوصی دعا بھی دی تھی اور ان کا اس کے علاوہ اور کوئی کام ہی نہیں تھا۔ کھانے کو بچھ مل گیا تو کھا لیا ورنہ فاقہ۔ بعض اوقات فاقہ کی وجہ سے مسجد میں اس حالت میں پڑے ہوتے تھے کہ کسی سے بات نہیں کر سکتے فاقہ کی وجہ سے مسجد میں اس حالت میں پڑے ہوتے تھے کہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے ان کو دیکھا تو ان کے لئے کھانے کا انتظام کیا۔

### حضرت ابو ہر رہے وضی اللہ عنه کی روایات:

صحابہ کرام میں سب سے زیادہ احادیث روایت کرنے والے ہی ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ ہیں۔ انہوں نے پانچ ہزار سے زائد احادیث روایت کی ہیں۔ آپ اصحابِ صقہ کے سردار ہیں۔ احادیث بہت بیان کرتے تھے۔ دوسروں کو سناتے رہتے تھے، اس لئے بھی سناتے تھے کہ جتنی مرتبہ سنائیں گے اتنی اور پکی یاد ہو جائیں گ۔ کثرت سے روایات بیان کرنے کی وجہ سے بعض لوگوں نے ان کا امتحان بھی لیا۔

#### حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ کے حفظ حدیث کے امتحان کا ایک واقعہ:

مردان بن علم مدینہ کے گورز تھے۔ انہوں نے دیکھا کہ ابوہریرہ رضی اللہ عنہ احادیث بہت ساتے ہیں تو ان کا امتحان لینے کا ارادہ کیا۔ چنانچہ ایک مرتبہ ان کو این ہوت دی۔ بڑے اعزاز و اکرام کے ساتھ بلایا۔ جب بہ تشریف لائے تو درخواست کی کہ آپ ہمیں آنخضرت سلی اللہ علیہ وسلم کی بچھ احادیث سا دیں۔ یہ تو حدیثیں سانے کے لئے تیار رہتے تھے چنانچہ انہوں نے خاصی تعداد میں احادیث سنا میں۔ مردان نے خفیہ طور پر ایک کا تب کو پردے کے پیچھے بٹھا رکھا تھا اور اسے ہماییں۔ مردان نے خفیہ طور پر ایک کا تب کو پردے کے پیچھے بٹھا رکھا تھا اور اسے ہمایت کی تھی کہ جو پچھ ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ ہولتے جا کیں، وہ سب کھتے جانا۔ چنانچہ برایت کی تھی کہ جو پچھ ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ ہولتے جا کیں، وہ سب کھتے جانا۔ چنانچہ برایت کی تھی کہ جو پکھ ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ ہو اور اس ذخیرہ احادیث کو اپنے پاس محفوظ کر لیا۔ مردان سے آپ کو رخصت کیا اور اس ذخیرہ احادیث کو اپنے پاس محفوظ کر لیا۔ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کو اِن احادیث کے محفوظ ہونے کا پچھ علم نہیں تھا۔

ایک سال کے بعد مردان بن تھم نے پھردعوت کی۔ اعزاز و اکرام کے ساتھ بلایا اور درخواست کی کہ آپ نے بچھلے سال جو احادیث بیان کی تھیں، وہ میرے پاس محفوظ نہیں رہیں۔ آپ براہِ کرم دوبارہ وہ حدیثیں سنا دہجے۔ آپ نے پھر وہی حدیثیں ای ترتیب سے سنا دیں۔ اس مرتبہ بھی مروان نے کا تب کو خفیہ طور پر پردے کے پیچھے بٹھا رکھا تھا، وہ احادیث لکھتا چلا گیا۔اب دونو شتے اور تحریریں تیار ہو گئیں۔ جب حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ رخصت ہو گئے تو دونوں کو ملا کرد بکھا تو اس میں زبر زبر کافرق نہیں تھا اور کوئی حرف آ گے پیچھے نہیں تھا۔ یہ شان تھی ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی۔

#### امام بخارى رحمة الله عليه كا واقعه:

امام بخاری رحمة الله علیه بهت براے محدث بیں۔ان کی زندگی کا برا وقت سفروں میں گذرا ہے، محنت و مشقت کی زندگی گزاری ہے۔علم حدیث کی تلاش میں مختلف علاقوں اور ملکوں کے سفر کئے، جہاں سے امید ہوتی تھی کہ مجھ احادیث مل جائیں گی، وہاں تشریف لے جاتے تھے۔ اس زمانے میں مدرسے نہیں ہوتے تھے بلکہ اشخاص تھے اور طلبہ ان کے یاس جا کرعلم حاصل کرتے تھے۔ امام بخاری رحمۃ الله علیہ نے بھی اس طرح علم حاصل کیا اور علم میں اتنا کمال پیدا کیا کہ ان کے حافظے کی ، ان کے تقوی کی، ان کی علم حدیث میں مہارت اور ان کی محنت کی بوری دنیا میں شہرت ہورہی تھی۔ چنانجہ ان سے بھی علم حدیث کے سلسلے میں کافی امتحان لئے گئے۔ ایک مرتبہ ایک شہر میں ہنچے۔ وہاں کے محدثین نے آپس میں کہا کہ بخاری آ رہے ہیں، ان کی بڑی شہرت ہے لہذا ان کا امتحان لینا جائے۔ اس کا طریقہ بی کیا گیا کہ دس علماءمقرر ہوئے۔ ان میں سے ہر ایک کے ذیعے بید لگایا گیا کہ وہ دس احادیث سنائے گا اور بیرسب علماء حدیثیں اس طرح سنائیں گے کہ کسی کا کوئی لفظ آ کے ہو جائے گا، کسی کا پیچھے کر دیا جائے گا، کسی میں کوئی اور لفظ لایا جائے گاغرضیکہ کوئی نہ کوئی تغیر کر دیاجائے گا۔ اور پھر امام بخاری ہے یوچھا جائے گا کہ ان حدیثوں کے بارے میں آپ کا کیا خیال ہے کہ یہ درست ہیں یانہیں؟

اندازہ سیجئے یہ کتنا کڑا امتحان تھا۔ امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ کو اس کا سیجھ علم نہیں تھا۔ آب تشریف لائے۔ ہزاروں لوگ جمع ہو گئے۔ امام بخاری جب بیٹھ گئے تو ایک عالم کھڑے ہوئے وار کہا کہ میرے پاس دس حدیثیں بینجی ہیں انہیں سانا جاہتا ہوں اگر آپ نے تھد لی کی کہ یہ حدیثیں درست ہیں تو میں انہیں ایپ پاس لکھ لوں ہوں اگر آپ نے تھد لی کی کہ یہ حدیثیں درست ہیں تو میں انہیں ایپ پاس لکھ لوں

گا۔ اجازت ملنے پر انہوں نے دی حدیث سائیں۔ ان سب احادیث میں تغیر و تبدل کیا گیا تھا۔ امام بخاریؒ نے کہلی حدیث بن تو فرمایا کہ بیحد بیث تو میرے علم میں نہیں ہے، دوسری سن تو اس کے بارے میں بھی یہی جواب دیا۔ حق کہ دی کی دی حدیثوں کے بارے میں بھی میں نہیں ہیں۔ پھردوسرے عالم نے حدیثوں کے بارے میں بیکہ دیا کہ بیمیرے علم میں نہیں ہیں۔ پھردوسرے عالم کو دیا تھا۔ دی احادیث تغیر و تبدل کے ساتھ سنا کیں۔ ان کو وہی جواب دیا جو پہلے عالم کو دیا تھا۔ لوگ چہ میگوئیاں کرنے گئے کہ یہ کیسے محدث ہیں، علماء انہیں حدیثیں سنا رہے ہیں اور انہیں کی ایک کی بھی خبر نہیں۔ پھر تیسرے عالم نے تغیر کے ساتھ حدیثیں سنا کیں۔ اور انہیں کی ایک کی بھی خبر نہیں۔ پھر تیسرے عالم نے تغیر کے ساتھ حدیثیں سنا کیں۔ اس طرح دی کے دی علماء نے احادیث بیان کر دیں۔ ہرایک کے بارے میں آپ کا اس طرح دی کے دی علم میں نہیں ہے۔

اب عوام کی چہ میگوئیاں تو اور بڑھ گئیں البتہ علاء سمجھ گئے کہ بچھ بات ہے،
یہ معمولی آ دمی نہیں معلوم ہوتا۔ پھر کسی نے کہا حضرت! اِن سو صدیثوں میں سے کسی
کے بارے میں بھی آپ کوعلم نہیں۔ فرمایا کہ جس طرح انہوں نے حدیثیں سائی ہیں،
اس طرح تو کوئی حدیث میرے علم میں نہیں البتہ پہلی حدیث جو سائی گئ وہ فلاں
طریق سے فلاں الفاظ کے ساتھ میرے علم میں آئی ہے۔ حدیث کو صحیح سند اور الفاظ
کے ساتھ بیان فرمایا۔ پھر اس طرح دوسری حدیث کے بارے میں کہا اور صحیح پڑھ کرسا
دی، پھر تیسری، چوتھی، پانچویں غرضیکہ سوکی سواحادیث کو اسی ترتیب سے پڑھا جس
ترتیب سے سانے والوں نے بتائی تھیں اور پھر انہیں صحیح طریقے سے ساکرفر مایا کہ
میں نے اس طریقے سے یہ حدیثیں سی ہیں۔

# امام بخارى رحمة الله عليه كوبيه مقام كسے ملا؟:

سب علماء نے وہیں ہتھیار ڈال دیئے اور سب کی گردنیں جھک گئیں۔ واقعہ سبے کہ امام بخاری کو امت نے اگر امام مانا ہے تو بے وجہ نہیں مانا، ان کے سامنے جو

گردنیں جھک جاتی ہیں، وہ ایسے ہی نہیں جھک جاتیں اور نہ ہی کسی پرو پیگنڈے کے نتیج میں جھک جاتی ہیں، علماء کرام نے انہیں کسوٹی پر پرکھا ہے اور ان سے بڑے برے برے امتحانات لئے، جب علماء کوسو فیصد یقین ہوگیا کہ بیخص علم حدیث کا بہت بڑا ماہر ہے، تب جاکراس کی بات مانی ہے۔

#### عرب علماء اور امام بخارى:

آج کل بہت سے عرب علاء میں بیر مزاج نظر آتا ہے کہ وہ عام طور پر غیر عرب عالم کی بات کو توجہ سے نہیں سنتے بلکہ ان کی بات کو درخورِ اعتنا ہی نہیں سجھتے البتہ جن عرب علاء نے ہمارے بزرگوں کی عربی کتابوں کا مطالعہ کیا ہے تو وہ ان کے عاشق اور فریفتہ ہو جاتے ہیں اور سجھتے ہیں کہ پاکستان اور ہندوستان میں برے برئے علاء ہیں ورنہ عام طور پر مجمی علاء کے بارے میں ان کا رویہ یہی ہے کہ وہ ان کی بات پر توجہ نہیں دیتے۔ امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ بھی مجمی تھے لیکن آج بھی اگر عالم عرب کے برئے صحدث کے برئے سے برئے فقیہ، برئے سے برئے محقق اور برئے سے برئے محدث کے سامنے جب کوئی حدیث پڑھ کر یوں کہا جائے کہ اسے بخاری نے روایت کیا ہے تو سامنے جب کوئی حدیث پڑھ کر یوں کہا جائے کہ اسے بخاری نے روایت کیا ہے تو سامنے اس کی گردن جھک جاتی ہے۔

#### امام ترمذي كاحافظه:

یہ سرف امام بخاری کے حالات ہیں۔ ان کے علاوہ امام مسلم، امام ابوداؤد، امام تر مذی کے حالات ہیں۔ ان کے حافظے، ان کی کاوشیں، ان کی قربانیاں بڑی جیرت ناک ہیں۔ امام تر مذی جنہوں نے صحاح ستہ میں شامل مشہور کتاب جامع تر مذی جنہوں نے صحاح ستہ میں شامل مشہور کتاب جامع تر مذی کھی، یہ امام بخاری رحمۃ اللہ کے شاگرد ہیں۔ یہ از بکتان کے شہر تر مذکے رہنے

والے ہیں۔ ان کے حافظے کا حال عجیب وغریب تھا۔ آخری عمر میں نابینا ہو گئے تھے۔
اس زمانے میں ایک مرتبہ جج کیلئے جا رہے تھے۔ راستے میں ایک جگہ سے گذر ب توسر جھکا لیا اور ساتھیوں سے کہا کہ سر جھکا لو۔ لوگوں نے پوچھا کیا بات ہے فرمایا کہ یہاں جھاڑی دار درخت نہیں ہے؟ ساتھیوں نے انکار کیا تو امام ترفدی نے گھبرا کرقافلے کورو کئے کا حکم دیا اور فرمایا اس کی تحقیق کرو، مجھے یاد ہے کہ عرصہ دراز پہلے جب میں یہاں سے گذرا تھا تو اس جگہ ایک درخت تھا جس کی شاخیس بہت جھکی ہوئی تھیں اور وہ مسافروں کے لئے پریشانی کا باعث تھا، سر جھکائے بغیراس کے نیچ سے گذرنا ممکن نہ تھا۔ شاید اب وہ درخت کسی نے کا نہ دیا ہے۔ اگرواقعہ ایسا نہیں ہے اور ثابت ہو جاتا ہے کہ یہاں درخت نہیں تھا تو اس کا مطلب یہ ہے کہ میرا حافظہ کنرور ہو چکا ہے لہٰذا میں روایت حدیث کوترک کر دوں گا۔

لوگوں نے اتر کر آس پاس کے لوگوں سے تحقیق کی تو بڑی عمر کے لوگوں نے بتایا کہ واقعۂ یہاں ایک درخت تھا چونکہ وہ مسافروں کی پریشانی کا باعث تھا، اس لئے اُسے کٹوادیا گیا۔

اِس جیسے اور کئی واقعات ہیں اور اس طرح حفاظتِ حدیث کی ایک درخشندہ تاریخ مرتب ہوئی جوآج تک محفوظ ہے۔

## احادیث کی تاریخ:

اگر آج آپ ہم سے بیہ ہیں کہ اس حدیث کی تاریخ بتا کیں تو ہم آپکواس کی بوری تاریخ بتا کیں تو ہم آپکواس کی بوری تاریخ بتلا دیں گے کہ بیہ حدیث ہم نے کس سے سی ، اس نے کس سے سی پھر اس نے کس سے سی ، پھر امام مسلم نے کس سے سی ، امام بخاری نے کس سے سی

یہاں تک کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تک پورا سلسلہ بیان کریں گے انشاء اللہ کسی بھی محدث سے پوچھنے وہ آپ کو پورا سلسلہ بنادے گا۔ یہ ایک زنجیر (chain) ہے جس میں کوئی لڑی درمیان میں غائب نہیں اور کوئی لڑی کھوٹی نہیں ہے، سب کے سب کھرے لوگ ہیں، متقی اور پرہیزگار ہیں، ذہین اور جھدار ہیں، محنت سے احادیث کو یاد کرنے والے اور اپنی زندگیاں کھیانے والے لوگ ہیں۔

#### راوی کے حالات جانے کا طریقہ:

اگر آپ ایک سند میں کی رادی کا نام پڑھتے ہیں لیکن آپ کو اس کے حالات معلوم نہیں تو لا بر ریوں میں ''اساء الرجال' کے فن سے متعلق کتابیں موجود ہیں۔ ان میں تمام رادیوں کے حالات زندگی لکھے ہوئے ہیں۔ عام طور پر حردف جبی کے نام سے ہوتے ہیں مثلاً آپ کی بن معین کے حالات معلوم کرنا چاہتے ہیں تو آپ حرف ''ی' کو نکا لئے، حرف ''ی' سے شروع ہونے والے محدثین کے نام آجا کیں گے۔ ان میں کی بن معین کے حالات بھی ہوں گے۔ جس میں یہ درج ہوگا آجا کیں میں بیدا ہوئے، کن اسا تذہ سے پڑھا، کن لوگوں نے ان کے دوہ کہاں پیدا ہوئے، کب بیدا ہوئے، کن اسا تذہ سے پڑھا، کن لوگوں نے ان سے علم حاصل کیا۔ کن کن شہروں میں گئے، کن کن سے ملاقا تیں کیں، ان کاعلم کیسا تھا، حافظ کیسا تھا وغیرہ وغیرہ وغیرہ یہ سارا ریکارڈ محفوظ ہے۔

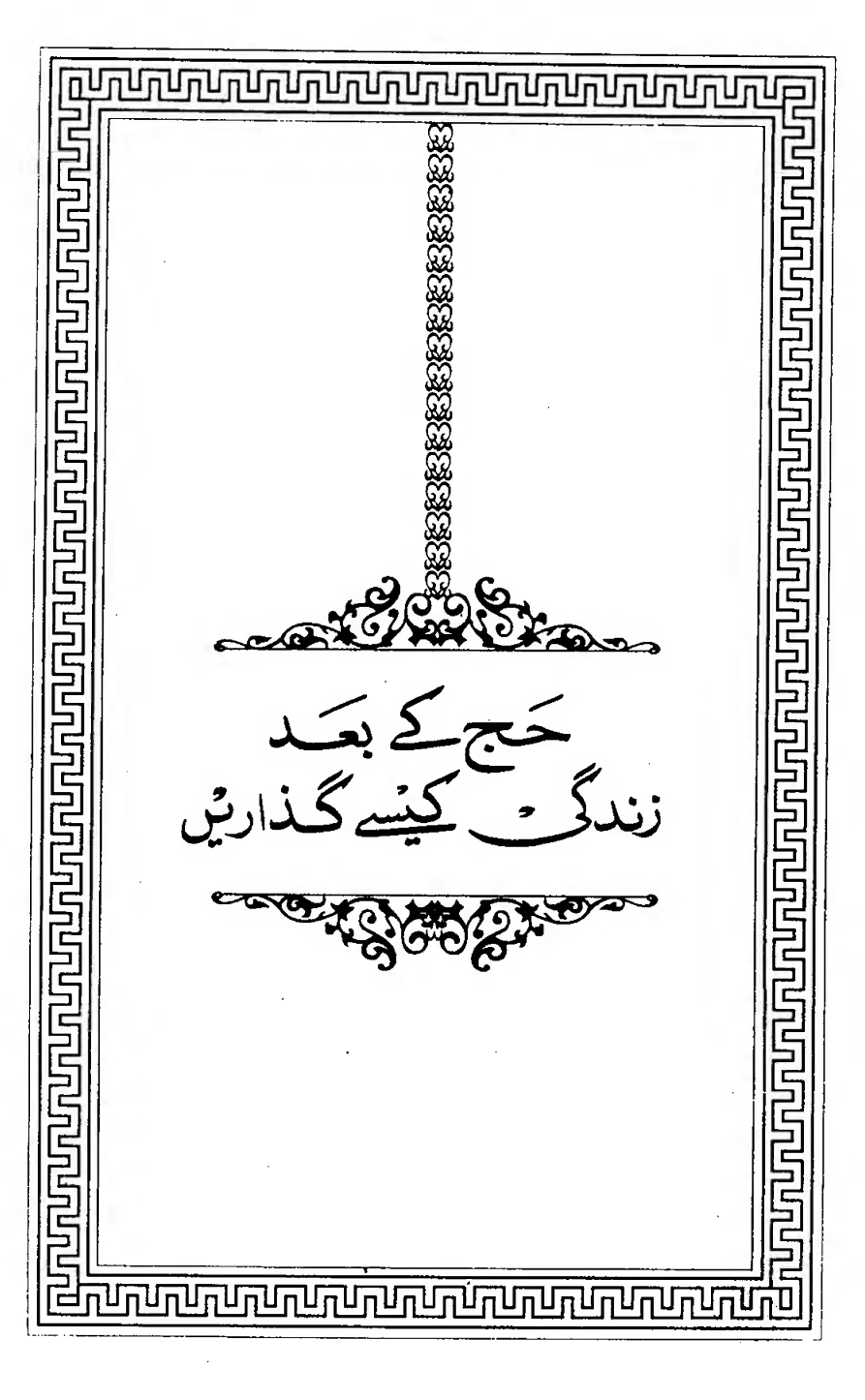
#### خلاصه:

خلاصہ بیہ کہ بیہ کہنا بالکل دجل و فریب ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی احادیث کے بارے میں اطمینان سے نہیں کہا جاسکتا کہ بیہ واقعی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی احادیث ہیں۔ یقیناً کہا جاسکتا ہے اور ان سے احکام ثابت کئے جاسکتے ہیں۔

لہٰذا منکرینِ حدیث کا دعویٰ بالکل غلط اور نا قابلِ اعتناء ہے۔ اللّٰہ رب العزت ہمیں اِتباع سنت کی تو فیق نصیب فرمائے اور اس فتنے سے ہماری مکمل حفاظت فرمائے۔ (آمین)

وآخر دعوانا أنِ الحمدلله رب العالمين ٥





جملہ حقوق بحق ناشر محفوظ ہیں ﴾

موضوع جے بعد زندگی کیسے گزاریں؟
مقرر حضرت مولا نامفتی محمد رفیع عثانی مدظلہ مقام عالمگیر مسجد، کراچی تاریخ ۱۲ مارچ ۲۰۰۳ء صبط وتر تیب مولا نااعجاز احمد صمدانی باہتمام محمد ناظم اشرف

# ﴿ فِح کے بعد زندگی کیسے گذاریں؟ ﴾

#### خطبه مسنونه:

المحمدلله نحمدة ونستعينة ونستغفرة ونؤمن به ونتوكل عليه ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات اعمالنا ٥من يهده الله فلا مضل لة ومن يضلله فلا هادى لة ونشهدأن لا اله الا الله وحده لاشريك لة ونشهدأن سيدنا وسندنا ومولانا محمداً عبدة ورسولة صلى الله تعالى عليه وعلى آله وصحبه اجمعين ٥ امّا بعد فاعوذ بالله من الشيطان الرجيم ٥ بسم الله الرحمن الرحيم

تمهيد:

بزرگانِ محترم ، برادرانِ عزیز! آج کا بید مبارک اجتماع ان بهنول اور

بھائیوں پرمشمل ہے جو تازہ تازہ حرمین مبارک پر حاضری دے کر واپس آئے ہیں۔ حج کی دولت الیی عجیب ہے کہ اس میں تمام عبادتوں سے ایک الگ انفرادیت ہے۔

# فوائد جج کے حصول کے لئے بیت اللہ کی حاضری ضروری ہے

اسلام کے اندر تمام عبادتیں عظیم الثان اور ایک دوسرے سے بڑھ کر ہیں۔
نماز، زکو ق،روزہ اور ای طرح دیگر عبادات، ان کی الگ الگ برکات اور انوارات
ہیں اور دنیا و آخرت کی زندگی میں ان کے عظیم الثان اثرات ہیں۔ اور ان میں سے
ایک عبادت سے دوسری عبادت کی ضرورت بھی پوری نہیں ہوتی۔ اگر کوئی یہ جا ہے کہ
نماز پڑھنے سے روزے کی ضرورت پوری ہوجائے تو ایمانہیں ہوسکتا۔ اس طرح اگر
کسی کی یہ خواہش ہوکہ زکو قدیکر نماز کی ضرورت پوری کرلے تو یہ بھی نہیں ہوسکتا۔
اسی طرح جج کا فائدہ بھی دیگر عبادات کے ذریعے حاصل نہیں ہوسکتا بلکہ
فوائد جج کے حصول کے لئے ضروری ہے کہ بیت اللہ شریف جاکر حاضری دی جائے۔

#### مختلف عبادات کے اثرات

ہرعبادت کا ایک الگ فائدہ ہے جس کا اثر انسان کے دل ود ماغ اور اس
کے اعمال واخلاق پر پڑتا ہے۔ چنانچہ قرآن مجید میں نماز کا ایک اہم فائدہ یہ بتلایا گیا
کہ یہ فش اور برے کاموں سے منع کرتی ہے۔ چنانچہ ارشاد باری ہے:
﴿ إِنَّ الصَلُّوة تَنُهٰی عَنِ الْفَحُشَاءِ وَالْمُنْكُر ﴾ (عکبوت)
﴿ إِنَّ الصَلُّوة تَنُهٰی عَنِ الْفَحُشَاءِ وَالْمُنْكُر ﴾ (عکبوت)
﴿ بلا شبه نماز بے حیائی اور برے کاموں سے روکتی ہے'۔
دوزے کا فائدہ یہ بتلایا گیا کہ اس سے اثنان کے اندرتقوی پیدا ہوتا ہے۔
چنانچہ یہ کہا گیا:

﴿ آ اَیُهَا الَّذِیْنَ امَنُوا کُتِبَ عَلَیْکُمُ الصِّیامُ کَمَا کُتِبَ عَلَیْکُمُ الصِّیامُ کَمَا کُتِبَ عَلَی الَّذِیْنَ مِنُ قَبُلِکُمُ لَعَلَّکُمُ تَتَقُونَ ﴾ (البقرة)

"اے ایمان والو! تم پر روزے فرض کئے گئے جس طرح تم سے پہلے لوگوں پر فرض کئے گئے تھے تا کہ تمہارے اندر تقوی پیدا ہوں۔

گویا روزے کی تا ثیرہ ہے کہ وہ انسان کے اندر تقوی پیدا کرتا ہے اور انسان کے ول میں بیدا حساس رہنے گئا ہے کہ اللہ مجھے و کیھ رہا ہے۔

ز کو ق کا فائدہ یہ ذکر کیا گیا کہ اس سے مال پاک ہوتا ہے اور مال میں برکت بیدا ہوتی ہے اور غرباء ومساکین کی ضرور تیں پوری ہوتی ہیں۔

### جے کے فوائد سننے سے مجھ نہیں آسکتے:

لیکن حج کے معاملے میں قرآن مجید نے بالکل الگ انداز اختیار کیا۔ وہ یہ کہ حج کے فائدے صراحناً ذکر نہیں گئے بلکہ سب سے پہلے حضرت ابراہیم علیہ السلام کو اعلانِ حج کا جو تھم دیا تھا اُسے قرآن مجید میں یوں ذکر کیا گیا۔

﴿ وَاذِّنُ فِي النَّاسِ بِالْحَجِ يَأْتُوكُ رِجَالًا وَعَلَى كُلِّ ضَامِرٍ يَأْتُونَ مِنُ كُلِّ فَجِ عَمِيْقٍ ٥ ﴾ (الج: ٢٥) من أَتُولُ مِنُ كُلِّ فَجِ عَمِيْقٍ ٥ ﴾ (الج: ٢٥) ثاور لوگوں میں جج کے لئے ندا کرو کہ تمہاری طرف پیدل اور دیا دیا ونٹوں پر جو دور دراز راستوں سے چلے آتے ہوں (سوار ہوکر) چلے آئیں'۔

اس آیت مبارکہ میں اعلانِ جج کا تھم دینے کے بعد پہلے یہ خوشخبری سائی گئی کہ لوگ جج کے گئے کہ استے دور دراز سفر سے بھی آئیں گے کہ

اونٹیاں چلتے چلتے دبلیاں ہوجائیں گی۔ اور پھر ان کے آنے کامعنی خیز فائدہ بتلاتے ہوئے یہ فرمایا گیا:

# ﴿ لِيَشُهَدُوا مَنَافِعَ لَهُمُ ﴾ "تاكه وه اين منافع كاخود مشاہده كريس" ـ

دیکھے! نماز روزے اور زکوۃ وغیرہ کے فائدے بیان کردیے لیکن جج کے فائدے ذکر کرنے کے بجائے یوں کہا گیا کہ'' وہ خود آ کر اپنے منافع کا مشاہدہ کرلیں۔'' اس کی وجہ بیہ ہے کہ جج کے فائدے ایسے ہیں کہ اگرانہیں کوئی بیان کرے گا تو بھی سننے والے سمجھ ہیں گے۔ گویا بیہ فائدے پڑھنے ، سننے سے سمجھ میں آئی نہیں سکتے بلکہ ان فوائد کا تعلق تجربہ اور مشاہدہ سے ہے۔

#### مثال:

اس کی مثال یوں سمجھے کہ مثلاً کوئی شخص آپ سے پوچھے کہ آم کے کہتے ہیں اگر آپ یہ جواب دیں کہ ایک پھل ہوتا ہے جو گرمیوں میں آتا ہے۔ آپ کہیں کہ نہیں صاحب! وہ خربوزے سے بھی چھوٹا ہوتا ہے اور پچھ کہ بوترا سابھی ہوتا ہے۔ یہ سن کر وہ کہے گا کہ بھائی کھیرا بھی خربوزے سے چھوٹا ہوتا ہے اور لمبوترا بھی ہوتا ہے۔ تو وہ آپ کہیں کہ وہ ذرا میڑھا بھی ہوتا ہے اور اس میں ہلکا سا بیلا بن بھی ہوتا ہے۔ تو وہ کہا گا کہ پھرتو وہ سیب کی طرح کا ہوگا۔ آپ کہیں کہنیں صاحب! اس کے اوپ چھلکا ہوتا ہے۔ وہ اتار لیتے ہیں، اس کے اندر گودا ہوتا ہے اور گودے کے اندر گھٹی ہوتی ہوتا ہے، تو وہ کہا گا کہ بھرتو وہ سیب کی طرح کا ہوگا۔ آپ کہیں کہنیں کہنیں صاحب! اس کے اور گھٹی ہوتی ہوتا ہے۔ وہ اتار لیتے ہیں، اس کے اندر گودا ہوتا ہے اور گودے کے اندر گھٹی ہوتی ہوتا ہے، تو وہ کہا گا کہ اولی بھی ایس ہوتی ہے۔ غرضیکہ آپ آم کی جتنی بھی علامتیں ہتاتے چلے جا کیں۔ اس سے آم کی پوری حقیقت سمجھ میں نہیں آئے گی اور نہ یہ پہتا ہے؟ لیکن اگر آپ اُسے ایک آم لاکر دے دیں اور کہیں کہ سے گا کہ آم کا ذا نقہ کیا ہے؟ لیکن اگر آپ اُسے ایک آم لاکر دے دیں اور کہیں کہ

ذرا اسے کھا کر دیکھ لوتو اُسے سب کچھ پنۃ چل جائے گا۔ اور اُسے کچھ بتانے کی ضرورت نہیں پڑے گی۔

# فِحِ بیت اللہ کے حیرت ناک اثرات:

جے کے معاملے میں بھی قرآن مجید نے یہی اسلوب اختیار کیا اور گویا یوں فرمایا کہ اگر تمہیں جے کے فاکدے بتلائے جائیں تو تم انہیں سمجھ ہی نہیں سکوگے۔ ہاں اگرخود جے کے لئے چلے جاؤ تو پتہ چل جائے گا کہ جے کے منافع کیا ہیں۔ تمہارا دل گوائی دے گا کہ تمہارے کردار میں تبدیلی آ رہی ہے۔ گوائی دے گا کہ تمہارے سردار میں تبدیلی آ رہی ہے۔ تمہاری سوچ تبدیل ہور ہی ہے۔ تمہارے جذبات بدل رہے ہیں اور یہاں آ کرتم کچھ اور ہوگئے ہو۔ جے پر جاکرآ دی ہے موں کرتا ہے کہ میں وہ نہیں ہوں جو اپنے وطن میں اور ہوگیا ہوں۔ یہ سب جے بیت اللہ کے جرت ناک اثرات ہیں۔

# ساوگی مگر.....

حالانکہ بیت اللہ شریف ایک سادہ سی عمارت ہے۔ بظاہر اس میں کوئی خوبصورتی اور فن تغییر کی شاہکاری نظر نہیں آتی کالے پھروں کی ایک عمارت ہے۔ جس میں کوئی کھڑکی تک نہیں، ایک دروازہ ہے اس پر بھی پردہ پڑا ہوالیکن آئھ ہے کہ اس کے دیکھنے سے تھکتی نہیں، سیر نہیں ہوتی، وہاں سے ہٹنے کے لئے تیار نہیں ہوتی اور دیکھنے رہنے کے باوجود دل نہیں بھرتا۔

#### عجيب مفناطيسيت

د نیا کے اندر بہت سی عجیب تغمیرات موجود ہیں۔ سات عجائب مشہور ہیں اور

اب تو دنیا عجائبات سے بھری ہوئی ہے لیکن ان سب کا حال یہ ہے کہ کسی انتہائی حسین منظر اور خوبصورت سے خوبصورت عمارت کو ایک دفعہ دیکھیں، دو مرتبہ دیکھیں، دس مرتبہ دیکھیں، دی مرتبہ دیکھیں، دل جر جائے گا حتیٰ کہ اُسے دیکھنے کو جی نہیں جا ہے گا، لیکن اس کالے کالے پھروں والے کمرے میں کیا عجیب مقناطیسیت ہے کہ نظروں کو اپنی طرف تھینج لیتا ہے، دل موہ لیتا ہے کہ گھروں کو آئے گئن گھروں کو آئے گئن کے باوجود دل وہیں لگا رہتا ہے۔ اور یوں لگتا ہے کہ خود تو آگے لیکن دل وہیں چھوڑ آگے۔

# منافع بقدر اخلاص وتقويل:

اس لئے جج کے منافع بتلانے کے بجائے یوں کہا گیا کہ'' وہ خود آکر اس کے منافع کا مشاہدہ کریں۔'' اور ہر شخص اپنی اپنی صلاحیتوں کے مطابق ان منافع کا مشاہدہ کریں۔' اور جتنا زیادہ اخلاص، تقوی اور جذبہ ہے اور جتنی زیادہ اخلاص احتیاط کے ساتھ وہ جج کررہا ہے۔ استے ہی اس کومنافع زیادہ نظر آئیں گے۔

# ہربار نئے منافع:

اور پھرایک بات یہ ہے کہ جتنی بار حج پر جاؤ گے۔ ہر مرتبہ نے فائد نظر آئیں گے۔ ہر مرتبہ نے فائد کے منافع آئیں گے۔ ہر سال نظر آنے والے منافع بڑھتے ہی رہیں گے کیونکہ اس کے منافع کی کوئی حد وانتہاء نہیں ہر شخص اپنی صلاحیت کے مطابق منافع کا مشاہدہ کرکے اپنے ایمان کے اندر تازگی پیدا کرتا ہے۔

## قبوليتِ ج اوراس كى علامات:

میں آپ حضرات کو اس مبارک فریضے کی ادائیگی پر مبارک باد دیتا ہوں اور

یہ دُعا کرتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ آپ سب کے حج کو قبول فرمائے۔

## بهای علامت:

قبولنّتِ جَج كَى الك علامت احادیث كے اندر یہ آئی ہے كہ جمرات پر شیطان كو جوكنگریاں ماری جاتی ہیں۔ ان كے بارے رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا كه '' جن كا جج قبول ہوجاتا ہے، ان كی یہ كنگریاں اٹھالی جاتی ہیں۔' اور جو كنگریاں پڑی رہ جاتی ہیں یہ ان لوگوں كی ہوتی ہیں جن كا حج قبول نہیں ہوتا۔ اس لئے علاء كرام نے یہ مسئلہ لکھا ہے كہ وہاں كى كنگریاں اٹھا كررى نہ كی جائے كيونكہ یہ ان لوگوں كی مقبول نہیں ہوا۔

قرآن مجید میں بیت الله شریف کے بارے میں بیکہا گیا ہے:

﴿ فِيهِ آيَاتُ بَيِّنَات ﴾ (آل عمران: ٩٧) "اس ميں ڪلي ہوئي نشانياں ہيں''۔

ان تھلی تھلی نشانیوں میں سے ایک نشانی ریجھی ہے کہ جن کا حج قبول ہوجا تا ہے۔ان کی کنگریاں اٹھالی جاتی ہیں۔

#### دوسری علامت:

قبولیت جج کی دوسری علامت وہ ہے جوہم نے اپنے بزرگوں سے سی، وہ یہ کہ جج سے واپس آنے کے بعد آ دمی کے اعمال میں بہتری پیدا ہوجائے۔فرائض وواجبات کی ادائیگی میں جتنا اہتمام پہلے ہوتاتھا۔ اب اس سے زیادہ ہونے گی اور گناہوں سے نیخے کی پہلے جتنی کوشش کی جاتی تھی، اب اس سے زیادہ ہونے لگے۔ گناہوں سے نیخے کی پہلے جتنی کوشش کی جاتی تھی، اب اس سے زیادہ ہونے لگے۔ اگرکسی کے اندر یہ بات پیدا ہوجائے تو یہ اس بات کی علامت ہے کہ وہ" جج مقبول"

لے کر آیا ہے۔

#### تىسرى علامت:

ایک علامت اور بھی ہے۔ یہ بھی ہم نے اپنے بزرگوں سے سنی ہے۔ وہ یہ کہ دوبارہ وہاں جانے کا شوق بڑھ جاتا ہے۔

لہذا ہمیں چاہئے کہ اپنے اعمال کا جائزہ لیں اور دیکھیں کہ جج کے بعد ہمارے اعمال میں کیا تبدیلی آئی ہے۔ فرائض وواجبات کی اوائیگی میں جو اہتمام جج سے پہلے ہوتا تھا۔ اس اہتمام میں بہتری آئی ہے یا نہیں؟ گناہوں سے بچنے کی جو کوشش جج سے پہلے ہوتی تھی۔ اس کوشش میں پچھ اضافہ ہوا ہے یا نہیں؟ اگر یہ تبدیلیاں ہوئی ہیں تو پھر یہ جج مقبول کی علامت ہے۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کو ایسا جج نصیب فرمائے۔

# ما يوسى كى كوئى بات نېيىن:

لیکن اگرخدانخواستہ اعمال میں بہتری پیدانہیں ہوئی اور وہی کیفیت برقرار ہے جو جج سے پہلے تھی۔ تو بھی مایوسی کی کوئی بات نہیں، تو بہ کے درواز ہے کھلے ہوئے ہیں۔ اب تو بہ کرلیں تو بچھلے سارے گناہ معاف۔

### ولى الله بننے كا آسان طريقه:

حکیم الامت مولانا انٹرف علی تھانوی رحمۃ اللہ علیہ فرمایا کرتے ہے کہ لوگ سیجھتے ہیں کہ ولی اللہ بننا بہت مشکل کام ہے۔ اس کے لئے برسوں کے مجامہوں اور ریاضتوں کی ضرورت ہے۔ حالانکہ یہ بات بالکل درست نہیں۔'' ولی اللہ'' کا مطلب

ہے" اللہ کا دوست۔" اور ولی اللہ بننا ہر آ دمی کے اختیار میں ہے۔ جب جاہے ولی اللہ بن جائے۔ ابھی آ پ چاہیں تو ابھی ولی اللہ بن سکتے ہیں۔ فرمایا کہ ایک منٹ میں آ دمی اللہ رب العزت کے سامنے شرمندہ ہوکرا پنے سب گناہوں پر توبہ کرلے تو گناہوں سے پاک ہوجائے گا کیونکہ حدیث شریف میں آتا ہے:

﴿ اَلتَّائِبُ مِنِ الذَّنْبِ كَمَنُ لَاذَنْبَ لَهُ ﴾

(مشكوة باب الاستغفار والتوبه حديث: ٢٣ ٢٣)

"گناہ سے توبہ کرنے والا گناہوں سے ایبا پاک ہوجاتا ہے جیسے اس نے بھی کوئی گناہ ہی نہ ہو"۔

توبہ وہ کلیر کیمیا ہے جومٹی کوسونا اور جوہر بنادیتی ہے۔منٹوں میں آدمی گناہوں سے پاک ہوجاتا ہے۔

#### جج قبول ہونے کا مطلب؟:

یہاں ایک بات سمجھ لیجئے۔ ایک ہے جج کا قبول ہونا، اور ایک ہے جج کا ادا ہونا۔ دونوں باتیں الگ الگ ہیں۔ جج تو اس وقت ادا ہوجائے گا جب آپ جج کے مارے اعمال قاعدے کے مطابق ادا کرلیں گے۔ جج کے دو ہی رکن ہیں۔ ایک وقو فِ عِ فَه خُواہ ایک منٹ کے لئے ہواور دوسرے، طواف زیارت۔ باقی کچھ واجبات ہیں، کچھ شرائط ہیں اور کچھ سنن وستحبات ہیں۔ لہذا اگر جج کے شری طریقہ کار کے مطابق فرائض وواجبات ادا کرلیں تو جج کا فریضہ ادا ہوگیا۔ لیکن اگر وہ جج مقبول نہیں تو اس پر ثواب نہیں ملے گا۔ اس لئے جج مقبول ہونے کا مطلب یہ ہے کہ اس پر اجروثواب بھی مرتب ہو۔ اجروثواب بھی مرتب ہو۔

### شکر کرنے کے ثمرات:

آوراگر جج ہے آنے کے بعد آپ ایپ اعمال میں بہتری محسوس کرتے ہیں تو اس پر اللہ تعالیٰ کا شکر ادا کریں شکر کے بارے میں اللہ تعالیٰ کا وعدہ ہے کہ جبتم کسی نعمت پرشکر ادا کرو گے تو ہم اس نعمت میں اور اضافہ کریں گے۔ لے لہذا شکر کا فائدہ یہ ہوگا کہ تمہارے اعمال میں اور بہتری پیدا ہوگ۔ نیک اعمال کا جذبہ اور پیدا ہوگا۔ گناہوں سے نفرت میں مزید اضافہ ہوگا۔ جتنا شکر کرتے جاؤ گے۔ اتن یہ نعمت ہوگا۔ گناہوں سے نفرت میں مزید اضافہ ہوگا۔ جتنا شکر کرتے جاؤ گے۔ اتن یہ نعمت بڑھتی چلی جائیں گے اور گناہوں کے۔ حتیٰ کہ ایک وقت ایبا آجائے گا کہ طاعات میں مزہ آنے لگے گا اور گناہوں سے نفرت ہوجائے گی اور اگر خدانخواستہ بھی گناہ میں ہتلا ہوبھی گئے تو اس میں مزہ نہیں آئے گا۔''

# گناہ مزے کی چیز نہیں:

ی بات سے ہے کہ گناہ مزے کی چیز ہے ہی نہیں۔ اگر روحانی طور پر انسان شدرست ہے تو اُسے گناہ سے ہمیشہ وحشت اور نفرت ہوگی کیونکہ گناہ کرنے سے پہلے اس پر بینصور غالب ہوجائے گا کہ اپنے حقیقی خالتی ومالک کی نافر مانی کررہا ہوں اور تاجدار دو عالم سرور دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کا امتی ہونے کے باوجود ان کے حکم کی خلاف ورزی کررہا ہوں۔ بینصور ایسا ہے کہ اس کی وجہ سے اُسے گناہ میں مزہ نہیں خلاف ورزی کررہا ہوں۔ بینصور ایسا ہے کہ اس کی وجہ سے اُسے گناہ میں مزہ نہیں آئے گا۔

### كناه مين لذّت آنے كى مثال:

لین اگر خدانخواسته گناہ میں مزہ آنے گئے تو به تندرتی کی علامت نہیں بلکہ بیار ہونے کی نشانی ہے۔ حکیم الامت مولا نا اشرف علی تھانوی رحمتہ اللہ علیہ نے اس کی بڑی اچھی مثال دی ہے۔ فرمایا کہ دیکھو! تندرست آ دمی اگر تھجلائے تو اُسے اس میں کوئی مزہ نہیں آئے گالیکن اگر اس کے خون میں تیز ابیت پیدا ہونے سے خارش کی بیاری لگ جائے تو تھجلانے میں کتنا مزہ آتا ہے۔ مقولہ مشہور ہے:

"جومزہ ہے کھاج میں نہیں ہے وہ راج میں"

خارش کے مریض کو جو مزہ تھجلانے میں آتا ہے، اور کسی چیز میں نہیں آتا لیکن اس مزے کا آنا اس کے بیار ہونے کی علامت ہے۔ اسی لئے وہ ڈاکٹروں کے پاس جاکرا پی بیاری کا علاج کراتا ہے اور یہ کہتا ہے کہ میرے خون کی خرابی سے جو مجھے تھجلانے میں مزہ آنے لگا ہے، میرے اس مزے کوختم کردو۔ اسی طرح اگر گناہوں میں مزہ آنے لگا تو اس مزے کے خاتمے کے لئے بھی علاج ضروری ہے۔

## انسان ماحول سے متأثر ہوتا ہے:

بیانسان کی فطرت ہے کہ وہ ماحول سے متاثر ہوتا ہے۔ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی کیفیت بھی یہ تھی کہ ایک صحابی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوکر عرض کرتے کہ یارسول اللہ! جب ہم آپ کی خدمت میں ہوتے ہیں تو ہمیں یوں محسوں ہوتا ہے کہ گویا ہم جنت اور جہنم کو اپنی آ تکھوں سے دکھ رہے ہیں لیکن جب گھر چلے جاتے ہیں اور ہیوی بچوں کے ساتھ باتوں میں لگ کر اس کو بھول جاتے

يل سال

## جے کے اثرات دراصل تقویٰ کی کیفیت ہے:

آپ حضرات مج پرتشریف لے گئے تو وہاں کے ماحول کے اثرات آپ پر پڑے اورابھی تک وہ آثار موجود ہیں۔ اس سے پہلے کہ وہ اثرات ماند پڑیں۔ ان کی حفاظت سیجئے۔ بیا اثرات دراصل تقویٰ کی کیفیت ہے۔ اس کی حفاظت بہت ضروری ہے۔ قرآن مجید میں اس کی حفاظت کا طریقہ بتایا گیا۔ اللّدرب العزت کا ارشاد ہے:

﴿ یَا اَیُّهَا الَّذِیْنَ امَنُوا اتّقُو اللّهَ و کُونُوا مَعَ الصَّادِقِیُنَ ﴾

(التوبہ: ١١٩)

''اے ایمان والو! اللہ سے ڈرواور سیجے لوگوں کے ساتھ رہو'۔ اس آیت میں پہلے میہ کہا گیا کہ اے ایمان والو! اللہ سے ڈرو۔ اللہ سے ڈرنے کا مطلب ہے۔ اس کی نافر مانی نہ کرو،اور گناہوں سے بچو۔

## تقوی کیسے اختیار کریں؟:

یہاں بیسوال بیدا ہوتا ہے کہ ہمارا ماحول گناہوں سے بھرا ہوا ہے، ادھر جاؤ

صحیح مسلم میں اس سے متعلق حضرت حظلہ اور حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہما کا ایک واقعہ ندکور ہے۔ اس میں بی بھی ہے کہ حضرت حظلہ کو اپنی کیفیت بدلنے پر نفاق کا ڈر ہوا جس کا تذکرہ انہوں نے صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کے سامنے کیا۔ اور اپنی حالت بتلائی انہوں نے جواب میں بتلایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی مجلس سے اٹھنے کے بعد تو ہماری بھی کیفیت بدل جاتی ہے۔ دونوں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم میں حاضر ہوئے۔ آپ کے اطمینان دلانے پرتسلی ہوئی۔ انسظر صحبح مسلم: باب فضل دوام الذکر و الفکر فی آمور الآخرة والمراقبہ و جواز ترك ذلك فی بعض الأوقات والاشتغال بالدنیا۔ رقم الحدیث: ۲۷۵۔

أيضاً في جامع الترمذي، رقم الحديث: ٢٥١٤، و في مسند احد بن حنبل: ٣٤٦/٤

گناہوں کی دعوت ، اُدھر جاؤ گناہوں کی کثرت ، نگاہوں کو گناہوں سے بچانا آ سان نہیں ، کہیں کانوں کو گناہوں سے بچانا آ سان نہیں ، کہیں گانے باہے ہیں ، کہیں غیبت ہے ، کہیں گالیاں ہیں اور کہیں جھوٹ ہے۔ اپنے پیٹ کو حرام مال سے بچانا آ سان نہیں ، کہیں رشوت ہے ، کہیں سود ہے ، کہیں ناجائز ملاز متیں ہیں ، کہیں کام چوری ہے ( کہ تخواہ تو پوری نے رہے ہیں لیکن ڈیوٹی پوری نہیں دے رہے ) وغیرہ ۔ خلاصہ ہے کہ تغواہ تو پوری نے رہے ہیں لیکن ڈیوٹی پوری نہیں دے رہے ) وغیرہ ۔ خلاصہ ہے کہ تغواہ تو کی اختیار کرنے کا تھم تو بہت مختر ہے لیکن جب اس کا عملی پہلوسا سے آتا ہے تو گناہوں سے بچنا آ سان نظر نہیں آتا۔ گویا معاشر ہے کی حالت الی ہے کہ ہر طرف کیچڑ بھری ہوئی ہے اور آپ کو اس کیچڑ ہیں چلنا ہے لیکن اپنے بدن ، کیچڑ ہیں کیچڑ میں چانا ہے لیکن اپنے بدن ، کیٹر وں اور جوتوں کو اس کیچڑ سے بچانا ہے۔ یہ کوئی آ سان کام نہیں۔

#### قرآن مجيد كاخاص اسلوب:

لیکن میر محکم دینے والا رب الاً رباب ہے، ہمارا خالق و مالک ہے، ہمارے اندر گناہوں کے جذبات بھی اُسی نے پیدا کئے۔ وہ ہماری کمزوریوں سے بھی واقف ہے اور ان کمزوریوں کاعلاج بھی جانتا ہے چنانچہ قرآن مجید کا یہ اسلوب ہے کہ جہاں کہیں بھی اللہ تعالیٰ کوئی ایسا محکم دیتے ہیں جس میں کچھ مشقت یا مشکلات ہوں تو ساتھ ساتھ ایک اور محکم بھی دیتے ہیں۔ اس دوسرے محم پر عمل کرنے سے پہلے محم پر ممل کرنے سے پہلے محم پر عمل پیرا ہونے میں آسانی پیدا ہوجاتی ہے۔

# تقوی اختیار کرنے کا طریقه ....الله والوں کی صحبت اختیار کرنا:

یہاں پر جب پہلے میر تھم دیا کہتم تقویٰ اختیار کرو( لیعنی گناہوں ہے بچو) تو ساتھ ہی ایک تھم دیے دیا جس سے اس پڑمل کرنا آ سان ہو گیا۔ وہ تھم ہیہ ہے:

# ﴿ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ " " اور پیول كے ساتھ رہو"۔

یعنی اللہ والوں کے ساتھ رہا کرو، اللہ والوں سے تعلق جوڑ لو۔ ان سے محبیل پیدا کرلو۔ ان کے باس جایا کرو۔ ان سے ملا کرو، ان کی باتیں سنا کر، وغیرہ۔ جب بیہ ہوگا تو تقویٰ خود بخو د بیدا ہوجائے گا۔ اللہ والوں کے ساتھ تمہارا ملنا جلنا جتنا زیادہ ہوگا۔ تمہارے لئے گناہوں سے بچنا اتنا ہی آ سان ہوجائے گا۔

#### ایک واقعه:

الله والوں کے ساتھ رہنے ہے منزل اتنی آ سانی سے طے ہوتی ہے کہ راستہ میں آنے والی مشکلات کا بیتہ ہی نہیں چلتا کہ کب مشکل آئی تھی اور کب چلی گئی۔ ہم ایک مرتبه این مرشد حضرت و اکثر عبدالحی عار فی صاحب رحمته الله علیه کی خدمت میں تھے۔ وہاں میہ بات چل رہی تھی کہ اللہ والوں کے ساتھ رہنے کا کتنا فائدہ ہوتا ہے۔ اسی پر انہوں نے اپنا ایک قصہ سنایا، فرمایا کہ ہندوستان میں رہائش کے زمانے میں ایک مرتبہ گرمی کے موسم میں ہم تفریح کے لئے مسوری گئے ہوئے تھے(مسوری ہندوستان کا ایک تفریخی مقام ہے اور بیاعلاقہ دوسرے علاقوں کے مقابلے میں سرد بھی ہے) وہاں جس صاحب کے ہاں تھہرے ہوئے تھے۔ وہ ایک روز ہمیں صبح سورے تھمانے کے لئے لے کر نکلے، پروگرام پیتھا کہ آج دن بھرسیر کریں گے۔ پہاڑوں میں ایک جگہ اینی تھی کہ ایک پہاڑ اور دوسرے بہاڑ کے درمیان کھائی تھی اور دونوں بہاڑوں کے درمیان مشکل سے صرف ایک فٹ کا فاصلہ ہوگا۔ اگر غلطی سے قدم ایک بہاڑ سے اٹھ کر دوسرے بہاڑ پر پڑنے کے بجائے درمیانی خلاء پر بڑجائے تو کئی ہزار فٹ گہرے خلا میں چلا جائے۔ ہم بھلا نگتے ہوئے جارہے تھے۔ جب اس جگہ کے قریب پہنچ تو میزبان نے بتلایا کہ یہاں ایک جگہ ایسی آنے والی ہے جہاں دو پہاڑوں کے درمیان کھائی ہے۔ ذرا خیال رکھیں۔ جب وہ آئے گی تو بیس آپ کو بتاؤں گا۔ جب وہ جگہ آگئ تو اس نے بتلادیااور ہم آسانی سے پار ہوگئے کیونکہ فاصلہ تاؤں گا۔ جب وہ جگہ آگئ تو اس نے بتلادیااور ہم آسانی سے پار ہوگئے کیونکہ فاصلہ تاؤی وہ نہ تھا۔ (صرف ایک فٹ کا فاصلہ تھا)

لیکن میرے ذہن میں واپسی کے وقت کا خیال لگار رہا کہ شام کے قریب واپسی ہوگی تو اس وقت اسے کیسے پار کیا جائے گا۔ چنانچہ مغرب کے بعد ہماری واپسی ہوئی۔ چلتے چلتے میں نے میزبان سے کہا کہ ذرا اس جگہ کا خیال رکھئے گا جہاں خطرناک کھائی ہے۔ اس نے جواب دیا صاحب! وہ تو گذر بھی گئی۔

معلوم ہوا کہ اگر رہبر کامل ہوتو اس کے ساتھ جلتے ہوئے کہیں مشکل پیش نہیں آتی بلکہ پہتہ بھی نہیں جاتا کہ کہیں مشکل تھی بھی سہی یا نہیں؟

تو قرآن مجید نے بھی تقویٰ کے راستے پر چلنے کا نسخہ بیہ بتلایا کہ اللہ والوں کے ساتھ ہوجاؤ، راستہ کی مشکلات خود بخو د دور ہوجائیں گی۔

## الله والے قیامت تک رہیں گے:

بعض لوگ کہا کرتے ہیں کہ آج کل اللہ والے کہاں ملتے ہیں؟ ہمارے والد صاحب رحمۃ اللہ علیہ فرمایا کرتے سے کہ اس زمانے میں اگرتم اللہ والوں کو ڈ مونڈ و گے تو تہمیں شخ عبدالقادر جیلانی بایزید بسطامی اور مولانا روم جیسے لوگ نہیں ملیں گے۔ تہمیں اس زمانے کے اللہ والے ملیں گے اور الحمدللہ وہ موجود ہیں، قیامت تک رہیں گے۔ کیوں؟ خودای آیت میں اس کی دلیل ہے۔

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے قیامت تک کے لوگوں کو بیتھم دیا ہے کہتم اللہ والوں کے ساتھ رہناممکن ہی والوں کے ساتھ رہناممکن ہی

نہیں۔(اور اللہ تعالیٰ ایسا تھم نہیں دیتے جس پر عمل کرناممکن نہ ہو) لہذا خود یہ آیت بتلارہی ہے کہ قیامت تک اللہ والے رہیں گے۔تمہارا کام بیے ہے کہ تلاش کرو۔

# صراطِ منتقم میں اللہ والوں کا حوالہ دیا گیا:

سورة فاتحد جسے ہم ہر نماز کی ہر رکعت میں پڑھتے ہیں، اس میں اللہ تعالیٰ نے ہمیں ایک دُعا سکھلائی کہ یوں کہو:

اور پھرسید ھے راستے کی تشریح یوں نہیں کہ صِسراطَ الفَّر آن (قرآن کا راستہ) صِراطَ الفَّر آن کا راستہ) مِلکہ اللّہ واستہ) مِلراطَ الحدیث (حدیث کا راستہ) بلکہ اللّہ والوں کا حوالہ دیتے ہوئے فرمایا:

﴿ صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمُتَ عَلَيُهِمُ ﴾ ان لوگول كا راستہ جن پر آپ نے انعام كيا۔

# انعام يافتة لوك:

اور انعام یافتہ لوگوں کی نشاندہی بھی فرمادی۔ جنانچہ قرآن مجید میں ایک دوسری جگہ ارشاد ہے:

﴿ فَالْوَلِئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللّٰهُ عَلَيُهِم مِنَ النَّبِيِّينَ وَالسَّهَدَاءِ وَالصَّالِحِينَ ﴾ (النماء: ١٩) وَالصِّلِحِينَ ﴾ (النماء: ٢٩) وَالصِّلِحِينَ ﴾ (النماء: ٢٩) وردن ان لوگوں كے ساتھ ہوں گے جن دون الله تعالى نے انعام كيا يعنی انبياء ، صديق، شہيد اور نيك برا للّٰد تعالى نے انعام كيا يعنی انبياء ، صديق، شہيد اور نيك

لوگ''\_

انعام یافتہ لوگ جارت کے ہیں۔ اس آیت سے معلوم ہوا کہ ا۔ نہیں نہوں کے اس آیت سے معلوم ہوا کہ ا۔ نہیں نہیں کا محلوم ہوا کہ اے نہیں کا محلوم ہوا کہ اے نہیں کا محلوم ہوا کہ سالے میں کا محلوم ہوا کہ سالے معلوم ہوا ک

اگرچہ آج انبیاء موجود نہیں لیکن اللہ والوں کے باقی تین طبقے موجود ہیں تو قرآن یہ بتلار ہا ہے کہ ان کا راستہ ڈھونڈو اور ان کے پیچھے لگ جاؤ، سیدھے جنت میں پہنچ جاؤگ۔

#### الله والول کے ساتھ رہنے کا ایک خاص فائدہ:

اللہ والوں کے ساتھ رہنے میں ایک خاص فائدہ یہ ہے کہ اگر اعمال میں پہنچیں گے وہیں جہاں وہ پہنچیں گے۔ حضرت ڈاکٹر عبدالحی عار فی رحمۃ اللہ علیہ اس کی ایک مثال دیا کرتے تھے کہ مثلاً کرا جی ہے ایک اعلی فتم کی ریل پشاور کے لئے چلی، اس میں عمہ اور شاندار فتم کی ہوگیاں گی ہوئی ہیں اور ہر طرح کی سہوتیں موجود ہیں۔ اس میں او نچے در جے متم کی ہوگیاں گی ہوئی ہیں اور ہر طرح کی سہوتیں موجود ہیں۔ اس میں او نچے در جے کے حکام اور افسران سفر کررہے ہیں۔ اس ریل کے آخر میں ایک پرانا زنگ آلود ڈبہ بھی لگادیا گیا، تو اگر چہ اس ڈبے میں اور ان ہوگیوں میں زمین وآسان کا فرق ہے کین اس ڈبے میں بینچا ہوا مسافر بھی وہیں پہنچ گا۔ جہاں وہ پہنچیں گے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وہلم کا ارشاد ہے:

﴿ المرء مَع مَن أَحَبُ ﴾ (مَثَلُوة) "(آ خرت میں) آ دمی ان لوگوں کے ساتھ ہوگا جن سے وہ محبت کرتا ہوگا''۔

### الله والول كے ساتھ رہنے سے اثرات جج كى حفاظت:

الله والوں کے ساتھ رہنے کا ایک فائدہ یہ بھی ہوگا کہ ہم جج سے جو نیک جذبات لے کرآئے ہیں۔ تاجدار دو عالم سرور کونین صلی الله علیہ وسلم کے روضہ اقدس کی فضاؤں کے اثرات اپنے اندر لے کرآئے ہیں۔ ان کی حفاظت رہے گی کیونکہ یہ اللہ والے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے وہ غلام ہیں جنہوں نے اپنی زندگی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی فقالی میں لگارتھی ہے۔

# كيسے لوگول كى صحبت ميں رہيں:

الله والوں سے مراد بھی وہی لوگ ہیں جنہوں نے اپنی زندگی شریعت کے سانچ میں ڈھال رکھی ہوتو اس کی صحبت سانچ میں ڈھال رکھی ہے۔ اور ایباشخص اگر متندعالم دین بھی ہوتو اس کی صحبت اختیار کرنا ہزار غنیمت ہے۔

لیکن اگرکسی کو اپنے قریب میں متندعالم دین اللہ والانہیں ملاکیکن ایسا شخص مل گیا جو با قاعدہ سندیافتہ عالم دین تو نہیں لیکن علاء کی صحبت میں رہا ہے اور علاء کرام نے اس پر اعتاد کیا ہے تو اس کی صحبت بھی غنیمت ہے۔ ہمارے مرشد حضرت ڈاکٹر عبدالحی عارفی صاحب رحمتہ اللہ علیہ ضابطے کے عالم نہیں تھے۔ وہ فرمایا کرتے تھے کہ میں نے چودہ سال تک صرف ایک کتاب بڑھی ہے، اور وہ کتاب میرا مرشد ہے۔ میں نے بچودہ سال تک صرف ایک کتاب بڑھی ہے، اور وہ کتاب میرا مرشد ہے۔ میں نے اپنے مرشد کو پڑھا ہے۔

# دوسرا راستہ: تبلیغی جماعت کے ساتھ وفت لگانا:

اور اگر اللہ والوں سے سی کا تعلق سی وجہ سے قائم ہونا مشکل ہور ہا ہو۔مثلاً

الله والا بہت دور رہتا ہے۔ اس سے تعلق قائم کرنے کا موقع نہیں مل رہا تو پھر دوسرا راستہ ہے۔ وہ یہ کہ الحمدللہ ہمارے تبلیغی جماعت کا کام ہورہا ہے۔ یہ ایک خاموش دینی انقلاب ہے۔ اس وقت پوری دنیا میں کوئی لمحہ ایسانہیں گذر رہا کہ جس میں یہ تبلیغی قافلے اللہ کا پیغام نہ پہنچار ہے ہوں۔

یہ بات اپنی جگہ سے کہ اس میں علاء کرام کی کی ہے، لیکن جتنے کام میں وہ گئے ہیں ، اتنا کام علاء پر موقوف نہیں۔ ان کا کام چھ نمبروں کی حد تک ہے البتہ اس کی برکت سے انہیں اور بھی بہت سی چیزیں ہوجاتی ہے۔ تو جسے اللہ والوں کی صحبت میسر نہ ہورہی ہو وہ تبلیغی جماعت میں زیادہ سے زیادہ وقت دے۔

# تبلیغ میں لگنے کے لئے بھی حدود وقیود کی یابندی ضروری ہے:

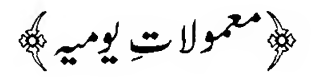
لیکن خوب یاد رکھئے کہ بلیغی جماعت میں لگنے کے لئے بھی حدود وقیود کی ضرورت ہے۔ لہذا تبلیغ میں اس طرح وقت لگائے کہ اس سے کسی کاحق تلف نہ ہو، نہ ماں باپ کا اور نہ بیوی بچوں کا۔ اگر ان کے حقوق تلف ہوئے تو قیامت کے روز اس سے موا خذہ ہوگا۔

#### حضرت والدصاحب رحمته الله عليه كا واقعه:

حضرت والدصاحب رحمته الله عليه ابنی آخری عمر میں ایک مرتبہ فرمانے گے کہ الجمد لله الله تعالیٰ نے مجھ پر اتنے احسانات کئے ہیں کہ میں ان کا شکر ہی ادا نہیں کرسکتا۔ میں دنیا سے کوئی حسرت لیکر نہیں جارہا۔ الله تعالیٰ نے میری ساری ضرور تیں اور حسر تیں بوری فرمادیں لیکن صرف ایک حسرت لے کرجارہا ہوں۔ وہ حسرت ایسی ہے کہ وہ میرے ساتھ قبر تک جائے گی۔ (بیہ بات کہتے وقت ایک حسرت ایک کے دو میرے ساتھ قبر تک جائے گی۔ (بیہ بات کہتے وقت ایک

چبرے پر انتہائی عم کے آثار نمایاں تھے) ہم بڑی توجہ سے سننے لگے۔ فرمایا کہ جب میری والدہ مرض الموت میں مبتلا تھیں۔ اس وقت میں نے ان کی خدمت کے لئے تمام ممکنہ انتظامات کرر کھے تھے۔ خود بھی دن میں بارہا حاضر ہوکر خود اپنے ہاتھوں سے خدمت کرتا۔ علاج معالجہ کا مکمل انتظام کررکھا تھا۔ ان کا ایک نواسہ جس کو انہوں نے بالاتھا اور جس سے انہیں بے پناہ محبت تھی۔ اسے چھٹی دلوا کر انہیں میں نے خدمت میں مقرر کررکھا تھا۔ ان کی بہت چہتی میں مقرر کررکھا تھا۔

اگرچہ میں نے بیسب انظامات کرر کھے تھے لیکن میری والدہ کی خواہش بیہ تھی کہ شفیع میری چار پائی کی پٹی سے لگا ہیٹھا رہے کیونکہ میں ان کا اکلوتا بیٹا تھا۔ میں یہ سوچتا تھا کہ میرے ذمے فتوی کا کام ہے، وارالعلوم کی انتظامی ذمہ داری بھی ہے، ملک وطت کے بھی کئی کام سرانجام دے رہا ہوں۔ تفییر معارف القرآن بھی جاری ہے۔ یہ دین کے اہم کام ہیں۔ اس لئے میں سمجھتا تھا کہ میں مجبور ہوں۔ لیکن'' کاش! آپ سارے کاموں کوآگ لگادیتا اور اپنی والدہ کی پٹی سے لگ کر بیٹھ جاتا۔'' یہ اس شخصیت کی سوچ ہے کہ جس کی فقاہت کا لوہا پوری دنیا نے مانا اور ہندوستان و پاکستان کے علاء نے اسے مفتی اعظم پاکستان کا لقب دیا۔ اعتدال اس سے معلوم ہوا کہ دین کے کاموں میں مختلف درجات ہیں۔ اعتدال اس سے معلوم ہوا کہ دین کے کاموں میں مختلف درجات ہیں۔ اعتدال کا ساتھ تبلیغی جماعت کا کام کریں۔



#### ا۔ دینی کتب کامطالعہ:

فارغ اوقات میں دینی کتابوں کا مطالعہ کریں۔ الحمدللہ ہرزبان میں دینی

کتابیں موجود ہیں، جس کی جوزبان ہے، وہ اسی میں انکا مطالعہ کرسکتا ہے۔

## ۲\_ تلاوت قرآن مجيد:

روزانہ تلاوت قرآن کا اہتمام کریں۔ اس میں ناغہ نہ ہو۔ اگر زیادہ نہ ہو سکے تو کم از کم ایک رکوع ہی کی تلاوت کرلیں۔ فجر کی نماز کے بعد جننی فرصت ملے ، خواہ دو تین منٹ ہی کیوں نہ ہو، تلاوت قرآن کی کوشش کریں۔

# س\_مناجات مقبول کی دُعا کیں برط صنا:

اس کے علاوہ مناجات مقبول میں سے بھی ہر روز کی دُعا کیں اس روز کے ہیں اس روز کے اعتبار سے مانگیں۔ اس میں وہ ساری دُعا کیں موجود ہیں جوقر آن مجید میں آئی ہیں اور رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی مانگی ہوئی اور امت کو سکھائی ہوئی دُعا کیں ہیں۔ حکیم الامت حضرت تھانوی رحمتہ الله علیہ نے ان دعاوں کو جمع کیا ہے۔ ان دُعاوَں کو سات حصوں میں تقسیم کردیا اور ہر جھے کا نام رکھا ''منزل' مثلاً ہفتے کی منزل، اتوار کی منزل، پیر کی منزل وغیرہ۔ دُعا کیں عربی میں ہیں، نیچے اردو میں ترجمہ بھی ہے۔ علاوت کے لئے کوشش کریں کہ روزانہ ایک منزل پڑھ لیں۔ اگر شروع میں پڑھنے میں دقت ہو اور پوری ایک منزل نہ پڑھی جاسکے تو آدھی منزل پڑھ لیں، آدھی منزل پڑھا ایک منزل ہو سے من کی ہو منٹ لگتے ہیں جہی منٹ کی منزل پڑھا ایا کریں ہیں جب آپ کو عادت ہو جائے گئو آئے ہمی چھ منٹ میں ایک منزل پڑھا لیا کریں گے۔

اس منزل میں بہت جامع دُعا ئیں ہیں۔ اپنے اور اپنے متعلقین کے دین ودنیا میں ہراعتبار سے مانگنے کی چیزیں موجود ہیں۔ اگر ہم چوہیں گھنٹے سوچیں کہ ہم کیا کیا چیزیں اللہ تعالیٰ سے مانگیں ، تو بھی ہم وہ باتیں نہیں سوچ سکتے جو اس کے اندر آگئی ہیں۔

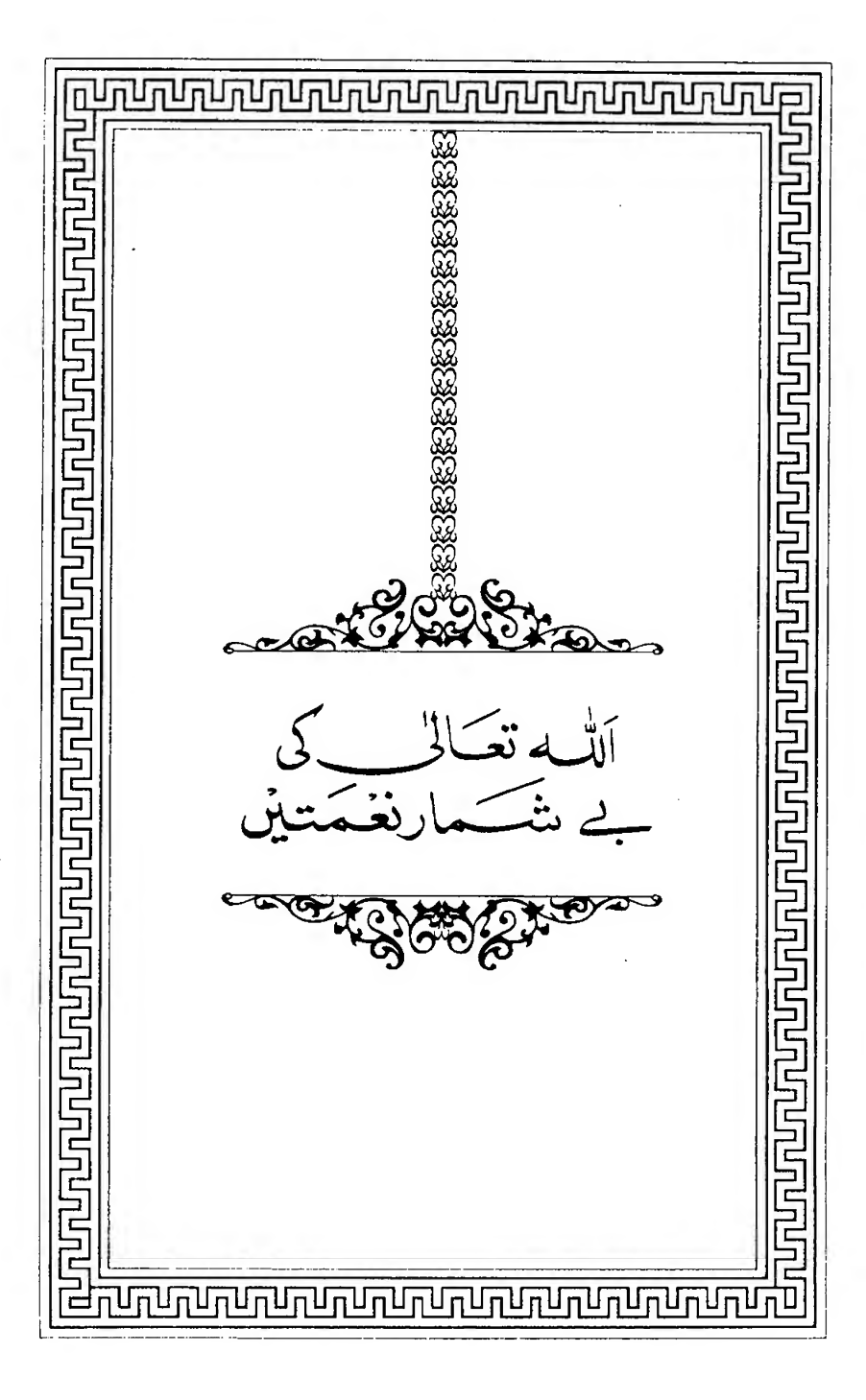
#### دو كام برحال مين:

ان کے علاوہ دو کام ایسے ہیں کہ جو ہر حال میں کرنے ہی ہیں۔ ا۔نماز کی پابندی اور وہ بھی جماعت کے ساتھ اور اگر کسی وجہ سے جماعت نہل سکے تو جہاں ہوں، جس حال میں بھی ہوں، نماز نہ چھوڑیں۔ ۲۔مالِ حرام ہے بیچنے کی کوشش۔

# مال حرام ہے ممل اجتناب ضروری ہے:

مال حرام کو اپنے گئے زہر قاتل سمجھیں۔ اپنے گھر میں ہرگز مال حرام نہ آنے دیں خواہ کسی بھی شکل میں ہو، رشوت کی شکل میں ہو، سود کی شکل میں ہو، بینک کی ملازمت میں اگر سودی معاملات سے واسطہ پڑتا ہوتو وہ کام بھی حرام اور اس سے ملنے والی تخواہ بھی حرام ہے۔ اسی طرح کام چوری کرکے پوری تخواہ لینا بھی حرام ہے۔ حرام کی ایک صورت یہ بھی ہے کہ آ دمی زکو ق کامشخق نہ ہو اور زکو ق لے لے اسی طرح کاروبار میں جھوٹ بول کر، کم ناپ کراور کم تول کر پینے کمانا بھی حرام ہے۔ اس طرح کاروبار میں جھوٹ بول کر، کم ناپ کراور کم تول کر پینے کمانا بھی حرام ہے۔ اور نماز کی پابندی کرلیں تو اللہ رب العزت کی رحمت سے توقع ہے کہ انشاء اللہ سیدھے جنت میں جا کیں تو اللہ رب العزت کی رحمت سے توقع ہے کہ انشاء اللہ سیدھے جنت میں جا کیں گے۔ اللہ تعالیٰ ہمیں اس پرعمل کرنے کی تو فیق نصیب سیدھے جنت میں جا کیں گے۔ اللہ تعالیٰ ہمیں اس پرعمل کرنے کی تو فیق نصیب فریا۔ (آ مین)

وآخردعوانا أن الحمد لله رب العالمين



﴿ جمله حقوق تجق ناشر محفوظ میں ﴿

موضوع القدتعالى كى بية انعتيل مقرر حضرت مولا نامفتی محدر فيع عمّانى مدظله مقام مدرسة البنات، جامعه دارالعلوم كراتى حفيط وترتيب مولا نااعجاز احمد صمدانى بابتمام محمد ناظم اشرف

# ﴿ الله تعالى كى بِ شارتعتيں ﴾

خطبه:

نحمدة ونصلى على رسوله الكريم،

امالعد:

قال النبى صلى الله عليه وسلم "الايمان بضع و ستون أو سبعون شعبة اعلاها قول لا اله الا الله و ادناها اماطة الأذي عن الطريق و الحياء شعبة من الايمان" (مقل عليه)

''ایمان کے ساٹھ یا ستر سے زیادہ شعبے ہیں، جن میں سب سے اعلیٰ شعبہ لا اللہ الا اللہ کہنا ہے اور سب سے ادنی شعبہ راستہ سے تکلیف دہ چیز کو ہٹانا ہے اور حیا ایمان کا ایک عظیم شعبہ ہے'۔

## ایمان کے شعبے:

اس حدیث میں میہ بتلایا گیا کہ ایمان کے ساٹھ یا ستر سے زیادہ شعبے ہیں۔

اس بارے میں دوروایات ہیں۔ بعض میں بضع وستون کے الفاظ ہیں جس کا مطلب ہے ساٹھ سے زیادہ اور بعض میں بضع وسبعون کے الفاظ موجود ہیں جس کے معنی ہیں ستر سے زیادہ اور روایت میں آیا ہے کہ ایمان کے ستتر شعبے ہیں۔

ان ستتر (۷۷) شعبول میں سے یہاں صرف تین شعبوں کا ذکر کیا گیا،
سب سے افضل، سب سے ادنی اور ایک درمیانے اور عظیم شعبے کا ذکر کیا گیا ہے۔

حیا۔ ایمان کا ایک عظیم شعبہ:

حیا ایمان کا ایک عظیم شعبہ اور انسان کی ایک شریفانہ صفت ہے۔ خوب سمجھ لیجئے کہ اِس حدیث میں حیا سے مراد اللہ تعالیٰ سے حیا کرنا ہے۔ اللہ تعالیٰ سے حیا کرنے کا مطلب یہ ہے کہ آ دی یہ تصور کرے کہ اللہ رب العزت کی نعمتیں مجھ پر کتنی زیادہ ہیں اور میری طرف سے ان نعمتوں کے شکر میں کتنی کوتا ہیاں ہوتی ہیں، نماز میں سستی ہو جاتی ہے، چھوٹے بڑے گناہ بھی ہو جاتے ہیں وغیرہ، یہ سوچ کر گناہ کرنے سے شرمانے لگے اور یہ سوچ کر گناہ جھوڑ دے کہ اللہ تعالیٰ نے مجھے اتن نعمتیں عطا کر کھی ہیں، میں اللہ تعالیٰ کی نافر مانی کیے کروں۔ اِسے حیاءِ شرعی کہتے ہیں۔

# حيا\_ ايك عظيم نعمت:

اور بیر حیا ایسی عظیم نعمت ہے کہ جس شخص کو بینصیب ہو جائے، وہ گناہوں سے نی جائے گا اور متقی، برہیز گارشخص بن جائے گا کیونکہ ہر گناہ کرتے ہوئے اُسے اللہ تعالی سے شرم آئے گی نیتجنًا وہ گناہ اس سے جیموٹ جائے گا۔

اس بات کو ایک مثال کے ذریعے یوں سمجھا جا سکتا ہے کہ آپ کا کوئی میزبان ہے وہ آپ کی تمام راحتوں کاہر لحاظ سے خیال رکھتا ہے، بیٹھنے، لیٹنے، کھانے، پینے وغیرہ ہر چیز کا آرام دہ اور بہتر سے بہتر انظام موجود ہے، اتنے انظامات کرنے کے بعد وہ آپ سے کوئی معمولی بات کہتا ہے مثلاً یہ کہتا ہے کہ ہمارے لئے دعا کر دیجئے ، ہمارے بیچے کے لئے دُعا کر دیجئے وغیرہ تو آپ اس سے انکار کرتے ہوئے شرمائیں گے کہ اس نے اتی راحت و آرام کا سامان کر رکھا ہے اور میں یہ چھوٹا ساکام بھی نہ کروں تو یہ بردی برتمیزی اور بے حیائی کی بات ہوگ۔

# الله تعالیٰ کی نعمتوں کوسو چنے کا فائدہ:

بالکل اس طرح انسان جب اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کے بارے میں سوچے کہ اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کی ہم پر کتنی زبردست بارش ہے۔ ہر وقت اور ہر آن ہم اس کی نعمتوں میں ڈوبے ہوئے ہیں جب کہ اللہ رب العزت نے ہمیں کچھ آسان اعمال کرنے کے لئے کہا ہے، اگر ہم انہیں نہیں کریں گے تو یہ بھی بے حیائی کی بات ہوگ۔ تو یہ سوچنے کے بعد اسے گناہ کرتے ہوئے شرم آئے گی۔

## سانس لینا۔ اللہ تعالیٰ کی بہت بڑی نعمت ہے:

ہم پر اللہ رب العزت کی نعمیں اس قدر ہیں کہ ان کا اندازہ لگانا مشکل ہے۔ ہم جو سانس لیتے ہیں، یہ اللہ تعالیٰ کی بہت بڑی نعمت ہے، جس ہوا ہے ہم سانس لیتے ہیں، وہ چار گیسوں کا مجموعہ ہے، جب ہم سانس لیتے ہیں تو صرف آسیجن استعال کرتے ہیں۔ اِس آسیجن کی ہمیں ہر آن ضرورت ہے، دن میں بھی ضرورت ہے، رات میں بھی ضرورت ہے، جاگتے ہوئے بھی ضرورت ہے، سوتے ہوئے بھی ہمیں آسیجن فراہم کرتا رہتا ہے، اگر اللہ تعالیٰ تھوڑی دیر کے لئے آسیجن روک لیں تو ہمیں آسیجن فراہم کرتا رہتا ہے، اگر اللہ تعالیٰ تھوڑی دیر کے لئے آسیجن روک لیں تو

دم گھٹ جائے گا اور موت واقع ہو جائے گی۔

# بینعمت مفت میں ہروفت ملی ہوئی ہے:

ذرا اندازہ لگائے! بیرسانس لینا بظاہر کتنی حجوثی سی چیز ہے لیکن اس پر انسانی زندگی موقوف ہے اور کوئی انسان اِس ہوا کے بغیر زندہ نہیں رہ سکتا۔

# يانی کی نعمت:

اسی طرح پانی اللہ تعالیٰ کی ایک بہت بڑی نعمت ہے۔ یہ الیم عظیم نعمت ہے کہ دنیا کے قیمتی سے قیمتی اور اعلیٰ سے اعلیٰ مشروبات ایک طرف اور پانی ایک طرف۔ یہ سب مشروبات مل کر پانی کا مقابلہ نہیں کر سکتے۔ کوکا کولا، پیپی کولا، روح افزاوغیرہ وغیرہ پانی کے مقابلے میں کچھنیں حالانکہ ان کے خریدنے میں رقم بھی خرچ کرنا پڑتی ہے۔ شربت کا ایک گلاس پئیں یا دو چارگلاس یا اس سے زیادہ پی لیس، لیکن کرنا پڑتی ہے۔ شربت کا ایک گلاس پئیں جا ہے گا۔ ایک روز سارا دن پیاس لگنے پر کچھ دیر بعد جی بھر جائے گا، پینے کو جی نہیں جا ہے گا۔ ایک روز سارا دن پیاس لگنے پر پینے رہوا گلے دن نہیں پی سکو گے۔ لیکن پانی الیم نعمت ہے کہ آپ اسے ہر گھنٹے،

آدھے گھنٹے بعد پئیں تو مزہ آئے گا، دل نہیں اکتائے گا۔ دنیا میں اتنا لذیذ مشروب کوئی اور ہے ہی نہیں جتنا لذیذ پانی ہے۔ اگر آپ کوئین دن تک پانی نہ ملے اور آپ مسلسل بوتلیں استعال کریں تو تھک ہار کر کہیں گے کہ خدا کے لئے اِن بوتلوں سے میری جان چھڑاؤ، مجھے کہیں سے یانی لاکر دو۔

لیکن اندازہ لگائے کہ یہ بوللیں تو کتنی مہنگی ملتی ہیں جب کہ پانی جیساعظیم مشروب کہ جس کے بغیر انسان زندہ نہیں رہ سکتا، وہ اللّٰہ تعالیٰ نے مفت دے رکھا ہے اور ہر جگہ دے دیتا ہے۔

## بإرون الرشيد كا ايك واقعه:

ہارون الرشید بنوعباس کے مشہور خلیفہ ہیں۔ ان کے اردگرد اہل علم، دانا اور حکمت والے لوگ بھی ہوتے تھے، تاکہ بدلوگ وقتاً فوقتاً ان کے کانوں میں الیی باتیں ڈالتے رہیں، جس سے ان کے علم میں اضافہ ہو، ان کی بصیرت میں اضافہ ہو، ایک ایمان میں قوت پیدا ہو، عمل میں اصلاح ہو۔ انہی اہل علم لوگوں میں سے ایک مشہور عالم اور فقیہ یجی ابن آئم بھی بادشاہ کے مصاحبین میں سے تھے۔

ایک روز خلیفہ کی مجلس میں بیٹے سے کہ امیر المونین نے پانی طلب کیا، پانی آگیا، أسے پینے کے لئے جب وہ گلاس کو منہ کے قریب لے گئے تو یخی بن اشم نے کہا: اے امیر المونین ان کی عزت واحترام کہا: اے امیر المونین ان کی عزت واحترام کرتے تھے، یہ بہت دانا اور سمجھدار شخص تھے۔ ان کی بات من کر امیر المونین رک گئے۔ جب انہوں نے گلاس منہ سے ہٹا لیا تو یخی بن الثم نے سوال کیا: اے امیر المونین! ایک بات بتلائے وہ یہ کہ اگر آپ سے گلاس کا پانی روک لیا جائے تو اسے المونین! ایک بات بتلائے وہ یہ کہ اگر آپ سے گلاس کا پانی روک لیا جائے تو اسے آپ کتنے میں خریدنے کے لئے تیار ہو جائیں گے؟۔

خلیفہ ہارون الرشید نے کی بن آئم کے اس سوال کرنے پرغور کیا اور پھر فرمایا کہ اس کے بغیر تو زندگی ہی نہیں، اگر اس کے لئے جھے اپنی آدھی سلطنت بھی دین پڑے تو وہ بھی دے دول گا۔غور کیجے ایہ کوئی معمولی بات نہیں، اس وقت پوری دنیا میں اتن وسعے حکومت کوئی نہیں تھی، جتنی بڑی وہ حکومت تھی۔ ایشیا کا تقریباً سارا علاقہ ان کے زیر مگین تھا۔ چین، جاپان اور مشرقِ بعید کے چند علاقوں کے علاوہ تمام علاقہ ان کی حکومت تھی، مشرقی افریقہ اور شالی افریقہ کے سارے ممالک بنوعباس کے زیر حکومت تھے، اور اسلامی حکومت اپین اور فرانس تک پہنی ہوئی تھی تو وہ اتن بڑی سلطنت کو ایک گلاس یانی پر قربان کرنے کے لئے تیار ہو گئے۔

امیر المونین کا یہ جواب من کر یکی بن آئم نے فرمایا! ٹھیک ہے اے امیر المونین! نوش فرمایئے۔ ہارون الرشید نے پانی پی لیا اور گلاس رکھ دیا۔ یکی بن آئم نے پھر عرض کیا کہ اے امیر المونین ایک سوال کرناچاہتا ہوں۔ خلیفہ نے کہا: فرمائے، یکی بن آئم نے فرمایا: اے امیر المونین! جو پانی آپ نے پیا ہے، اگر اُس کو بیشاب کے رائے سے باہر نکلنے سے روک دیا جائے تو اُسے نکا لئے کے لئے آپ کیا پچھ خرچ کرنے کے لئے تیار ہیں۔ امیر المونین نے غور کیا اور پھر فرمایا کہ اگر بیشاب بند ہو جائے تو زندگی ہی جاتی رہے گی لہذا اس کے لئے میں آدھی سلطنت بھی دینے کے لئے تیار ہوں۔

یوس کر بیخی بن اکثم نے فرمایا: اے امیر المونین! بیدا یک گلاس کا پانی جو ہر غریب سے غریب آدمی کو دستیاب ہے، آپ کی پوری حکومت اس کی برابری نہیں کر سکتی اور حقیقت بھی یہی ہے کہ پانی واقعی اتنی ہی عظیم الشان نعمت ہے۔ اور اس کا جسم سے اخراج بھی بہت بڑی نعمت ہے۔

### جسم سے بیشاب نکلنا بہت بڑی نعمت ہے:

اس کی قدر و قیت ان لوگوں سے بوچھے جن کے گردے بیار ہو گئے ہیں۔ وہ لوگ پانی پیتے ہیں لیکن ان کے گردے اس پانی کی صفائی نہیں کر سکتے، پیشاب نہیں بنتا اورجم سے باہر نہیں نکتا، نتیجہ یہ ہے کہ ہفتہ میں تین مرتبہ ڈائلیسر (Dylessis) کرنا پڑتا ہے۔ ایک دن کی ڈائلیسر کی فیس تین ہزار روپے ہوتی ہے اس طرح ہفتہ میں نوہزار روپے کا خرچہ ہے، اگر بہت ہی ستا ہوتو ایک ہزار میں ہو جاتا ہے، اس طرح ہفتہ میں کم از کم تین ہزار روپے کا خرچہ ہے صرف ایک ہفتے کے باتا ہے، اس طرح گذررہی ہے۔ لئے پیشاب کا انتظام کرنے کے بدلے میں۔ اور زندگی اس طرح گذررہی ہے۔ اللہ رب العزت کا ہم پر یہ کتنا احسان ہے کہ اس نے ہمارے جم میں ایسا فظام بنا رکھا ہے کہ ہمارے جسم کو جتنے پانی کی ضرورت ہوتی ہے، اتنا پانی ہمارا جسم جذب کر لیتا ہے،جس سے نشو ونما میں مدملتی ہے اور زائد پانی کو نکال دیتا ہے۔

# گردوں کے ہیبتال کا دورہ:

یہاں کراچی میں سول ہیتال کے قریب گردوں کے امراض سے متعلق ایک بہت بڑا ادارہ ہے۔ اس ادارے کے سربراہ ملک کے مایہ ناز گردوں کے امراض کے سپیشلسٹ اور عالمی شہرت کے حامل ہیں۔ انہوں نے ایک مرتبہ اپنے ادارے میں آنے کی دعوت دی اور دعوت دینے کی غرض بیتھی کہ وہ ہم سے بیفتوی مانگنا چاہتے تھے کہ کیا کسی ایک آ دمی کا گردہ دوسرے آ دمی کولگانا جائز ہے یا نہیں؟ فتوی دینے سے پہلے آپ اس عمل کا مشاہدہ کرلیں۔

ہم وہاں گئے، انہوں نے سپتال میں بہت سے انظامات کررکھے تھے۔

ہم نے ویکھا کہ وہاں بہت سے لوگ موجود ہیں، جن کا ڈائلیسز ہورہا ہے۔ ڈائلیسز کاطریقہ یہ ہے کہ ایک بہت بڑی مشین ہوتی ہے جو گردے کا کام کرتی ہے بعنی جسم کا پوراخون ایک طرف سے نکالا جاتا ہے اور دوسری طرف سے جسم میں داخل کیا جاتا ہے اور دوسری طرف سے جسم میں داخل کیا جاتا ہے اور وہ مشین اس خون میں موجود بیثاب کے جھے کو نکال کر باہر پھینکتی ہے بیمل چار گھنٹوں میں مکمل ہوتا ہے تو جو کام ایک معمولی سائز کا گردہ کرتا ہے، وہ کام ایک بہت بڑے جم کی مشین سے لیا جاتا ہے۔

ہمیں بہت سے ایسے لوگ بھی وکھائے گئے جن کے گردے تبدیل کئے گئے ۔ تھے۔ ایک آ دمی کا گردہ نکال کر دوسرے کے جسم میں لگایا گیاتھا، ہم نے وہ مریض بھی دیکھے جن کے مصلے میں دیکھے جن کے جسموں سے گرد ہے نکالے گئے تھے اور وہ مریض بھی دیکھے جن کے جسموں میں گردے لگائے گئے تھے۔

# کیا مصنوعی گردہ بنایا جا سکتا ہے؟:

میں نے ان سے سوال کیا کہ اب تو ہر چیز مصنوی بنے گئی ہے کیا ابھی تک سائنس کو اس میں کامیابی نہیں ہوئی کہ کوئی ربڑیا پلاسٹک وغیرہ کا مصنوی گردہ بنا لیاجائے اور پھر اسے انسان کے جسم میں لگا کر اس سے مطلوبہ مقصد حاصل کیاجائے تاکہ کسی انسان کے گردے کو نکال کر دوسرے انسان کے جسم میں لگانے کی نوبت ہی نہآئے۔

انہوں نے جواب دیا کہ ایسا ہونا تقریباً ناممکن ہے، اس کی وجہ یہ ہے کہ گردہ ایک چھلنی ہے، اس میں پانی چھنتا ہے، خراب پانی مثانے کی طرف چلا جاتا ہے اورصاف پانی انسان کی تروتازگ کا سبب بنتا ہے۔ اس پانی کے چھننے کے لئے گردوں کے اندر انتہائی باریک نالیاں لگی ہوئی ہیں، یہ نالیاں اتن باریک ہیں کہ عام نگاہ سے

دکھائی نہیں دیتیں بلکہ انہیں خورد بین کے ذریعے سے دیکھا جاتا ہے اور ایک انسان کے گردے میں اِن نالیوں کی تعداد اتن زیادہ ہے کہ اگر انہیں انسان کے جسم سے نکال ایک دوسرے سے جوڑ کر لمبائی میں بھیلایا جائے تو یہاں (کراچی) سے لے کر حیدرآباد تک بہنچ جائیں۔ اس قدر باریک باریک نالیاں کوئی مشین بنا سکتی ہے کہ انہیں تیار کر کے انسانی جسم میں لگا دے، ابھی تک ایسی ٹیکنالوجی ایجاد نہیں ہوئی۔

دوسری بات ہے کہ اگر بالفرض سائنس اس قدر باریک نالیاں بنانے میں کامیاب ہوبھی جائے تو ان پر اتنا زیادہ خرچہ آئے گا کہ انہیں لگایا ہی نہیں جاسکے گا۔
اور پھر ایک اور بات ہے کہ گردہ صرف بھی کام نہیں کرتا کہ وہ پانی کو چھا نتا ہے بلکہ وہ ایک لمبا چوڑا حساب بھی کرتا ہے۔ وہ حساب ہے ہے کہ انسان کے جسم میں تیرہ لٹر پانی ہر وقت موجود رہنا چاہئے ، اگر اس سے کم ہوگا تو انسان کی نشوونما رک جائے گا، بیاں تک کہ جان جانے کا بھی خطرہ بیدا ہو جائے گا۔ چنا نچے جب پانی گردے سے گزرتا ہے تو وہ حساب لگا تا ہے کہ اس وقت جسم میں کتنا پانی موجود ہے اور اس وقت جسم میں کتنا پانی موجود ہے اور اس وقت جسم میں کتنا پانی دائد ہے وغیرہ جو پانی ذائد ہوتا ہے اسے باہر نکال دیتا ہے اور باتی واپس جسم کی طرف بھیج دیتا ہے۔ اگر ہم نے کوئی ایسا مصنوعی گردہ تیار بھی کر لیا کہ جس میں باریک باریک ہوں تو اِس گردے کو اس حساب و کتاب کے کرنے کے لئے عقل کہاں سے دیں گے؟ لہٰذا ہمارے لئے اس طرح کا گردہ بناناممکن نہیں۔

غور سیجئے کہ بیا گردہ کتنی بڑی نعمت ہے جوا تنا بڑا اور باریک کام کرتا ہے اور مسلسل کرتا رہتا ہے۔

## ول ـ الله تعالى كى بهت بروى نعمت:

اس کے علاوہ ہمارے جسم میں اللہ کی ایک اور نعمت ''دل' کی صورت میں

موجود ہے۔ دل ایک بہپ کرتا ہے، یہ ہر وفت دھر کتا رہتا ہے۔ دنیا میں آج تک کوئی ایبا بہپ تیارنہیں ہوا جوستر اسی سال تک کسی وقفے کے بغیر مسلسل پمپنگ کا کام کرتا رہے۔

یہ دل روزانہ کئی من خون بہپ کرتا ہے۔ جب ایک مرتبہ دل دھر کتا ہے تو جسم میں موجود سارا خون بہپ ہوتا ہے، پھر دوسری مرتبہ دھر کتا ہے تو اس طرح دوسری مرتبہ سارا خون بہپ ہوتا ہے۔ ایک منٹ میں کتنی مرتبہ دل دھر کتا ہے اور ہر مرتبہ سارا خون بہپ ہوتا ہے۔ ایک منٹ میں کتنی مرتبہ دل دھر کتا ہے اور ہر مرتبہ کتنے خون کو بہپ کرتا ہے، اگر اس کا حساب لگایا جائے تو معلوم ہوگا کہ دن بھر میں شنول اور منول کے حساب سے خون کی مقدار کو یہ دھکا دیتا ہے۔

# دنیا کا کوئی بہت اس طرح کام نہیں کرسکتا

اور پھرایک اہم بات ہے کہ یہ پہپ سالہا سال تک مسلسل چاتا رہتا ہوا ہے۔ دنیا والوں کے بنائے ہوئے پہپ مسلسل کام نہیں کر سکتے، فولاد یالوے کا بنا ہوا پہپ بھی مسلسل کئی سال تک نہیں چل سکتا بلکہ ایک، دو سال بعد گھنے لگتا ہے، دنیا میں آج تک ایبا پہپ ایجاد نہیں ہوا جو ستر، اس سال تک کسی وقفے کے بغیر مسلسل چاتا رہے؟ عام طور پر پمپنگ سٹیشن پر کئی پہپ رکھے جاتے ہیں کہ جب ایک پمپ تھک دہے گا تو دو سرا چلایا جائے گا۔ ہمارے دارالعلوم میں پمپنگ سٹیشن و پورے جائے گا تو دو سرا چلایا جائے گا۔ ہمارے دارالعلوم میں پمپنگ سٹیشن و پورے دارالعلوم میں بینگ سٹیشن ایل کو پورے دارالعلوم میں سیجنے کے لئے ایک بہت بڑا کمرہ بنایا گیا ہے، جس میں چار پہپ لگ دو دو تین دارالعلوم میں سیجنے کے لئے ایک بہت بڑا کمرہ بنایا گیا ہے، جس میں جار پہپ لگ گو دو تین گائیں گے تو دو تین گھنٹوں میں گرم ہوکر بے کار ہو جائے گا، البذا اس کی بجائے گئی پہپ لگائی پریٹ کے اور ان کے اور ان کے اور ان کے اور ان کے اوقات مقرر کرنا ہوں گے کہ اتی دیر یہ پہپ چلے گا، پھر دو سرا چلے گا،

پھر تیسرا چلے گا وغیرہ اس طرح کرنے سے کام ہوگا ورنہ نہیں ہوسکتا۔

د کیھے یہ دل کتنی بڑی نعمت ہے کہ لوہ کے لگے ہوئے بہپ بھی مسلسل کام نہیں کر سکتے جب کہ یہ دل مسلسل کئی سالوں تک کام کرتا ہے، ایک منٹ کاوقفہ بھی نہیں کرتا، اگر یہ تھوڑی دیر کے لئے رک جائے تو انسان کی موت واقع ہو جاتی ہے۔ اللہ رب العزت نے اپنے فضل و کرم سے یہ نعمت غریب سے غریب آدمی کو بھی دے رکھی ہے۔ یہ تو صرف چند نعمتوں کا ذکر ہوا، اس کے علاوہ اللہ تعالیٰ کی اور بھی لامحدود نعمیں ہیں۔

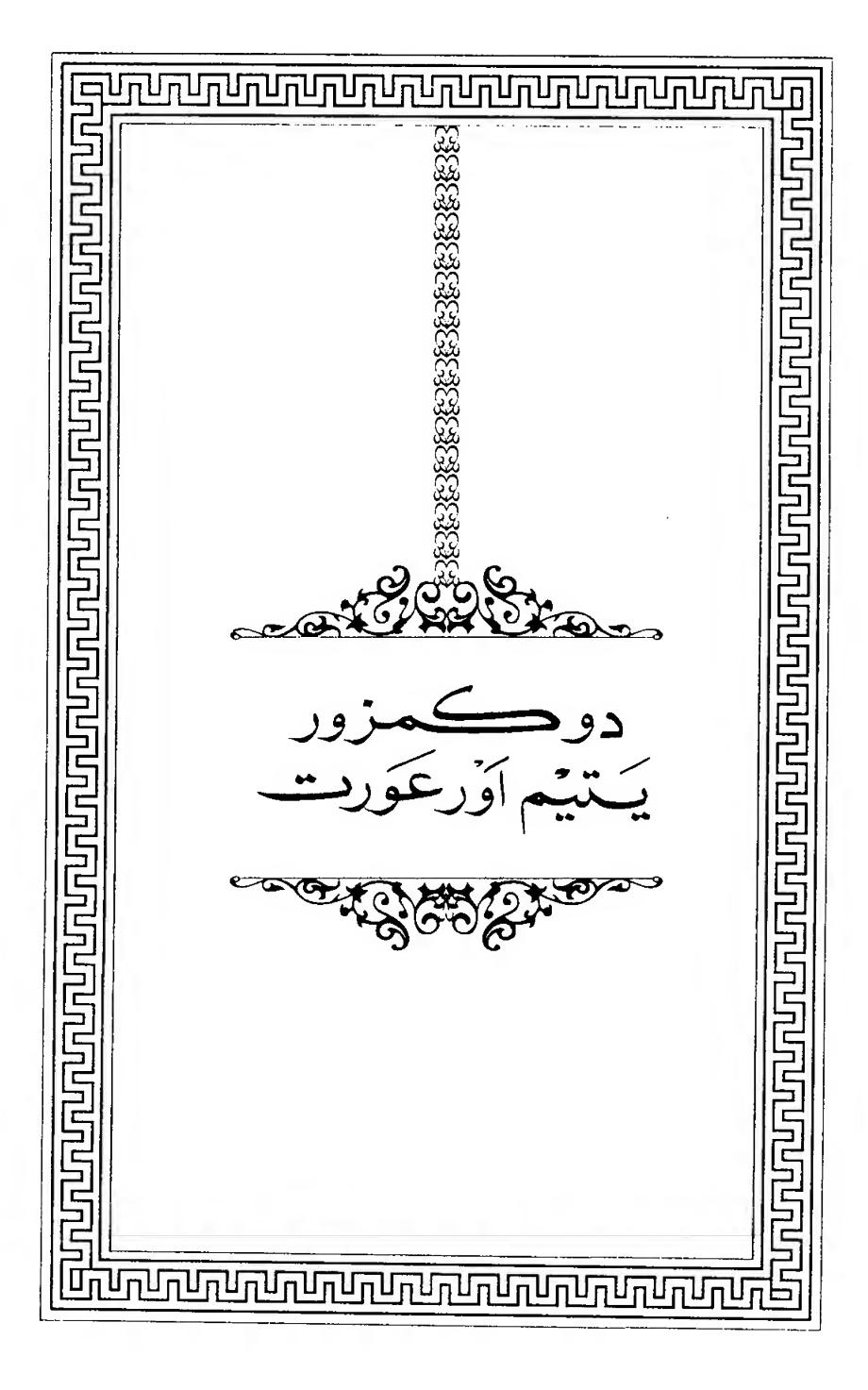
#### خلاصه:

خلاصہ بیہ کہ جب انسان اللہ تعالیٰ کی ان نعمتوں کی طرف دھیان کرے گا اور اپنی کوتا ہیوں پر نظر ڈالے گا تو اُس سے جو کیفیت پیدا ہوگی اس کا نام حیا اور شرمندگی ہے۔

اس حیا اور شرمندگی کی وجہ سے وہ گناہوں سے بیچے گا، اسی لئے حیا کو ایمان کاشعبہ قرار دیا گیا۔

اللہ تعالیٰ ہمیں اِس حیا کے تمام تقاضوں بڑمل کرنے کی توفیق نصیب فرمائے۔ (آمین)

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين



﴿ جِملَهُ عَوْقَ بَينَ لَا شُرْمِحْفُوظُ بِينَ ﴾

موضون دوكمزور ينتم اورغورت مقرر شمنت موالا نامفتی محمدر فیع مثنانی مدخلا مقام مدرسة البنات، جامعه دار العلوم مراتبی ضبط وتر تهیب مواد نا فاز احمد عدانی بابتهام مراد نام فارد البنان

# ﴿ دو كمزور \_ يتيم اور عورت ﴾

خطبه

نحمده ونصلي على رسوله الكريم 0

امالعد:

عن أبى شريح خويلد بن عمرو الخزاعي رضى الله عنه قال: قال النبى صلى الله عليه وسلم "اللهم" إنى أحرّج حق الضعيفين ، اليتيم والمرأة"

(حديث حسن رواه النسائي باسناد جيد وايضاً في مسند احمد بن حنبل

(٢/ ٤٣٩) وابن ماجه رقم الحديث: ٣٦٧٨)

### مديث كامطلب:

رسول الله صلى الله عليه وسلم نے ارشاد فرمایا كه:

د اے اللہ! دونتم كے ضعيفوں كى حق تلفى كرنے كو ميں گناہ قرار د يتا ہوں۔''

مطلب میہ کہ جوشخص ان دوشم کے ضعفوں کا حق پامال کریگا، وہ سخت گنہگار ہوگا اور سزا کامستحق ہوگا۔ان میں ایک بیتیم کا ذکر فر مایا اور دوسر ہے،عورت کا۔

### ينتم اورعورت دونوں ضعیف ہیں:

یتیم بھی ضعیف ہے کہ وہ اپنے مال، جان اور آبرو کی خود حفاظت نہیں کرسکتا، وہ اپنا حق بھی خود وصول نہیں کرسکتا۔ یتیم ہے، باپ کا انتقال ہو چکا ہے، خود بجہ ہے، باپ کا انتقال ہو چکا ہے، خود بجہ ہے، بعلا وہ کیسے اپنے حقوق وصول کرسکتا ہے۔

دوسرے عورت ، کہ وہ بھی جسمانی، خلقی اور پیدائشی طور پر کمزور ہے۔ اگر کوئی مرداس کاحق مارلے تو عموماً وہ بیجاری اپناحق وصول کرنے پر قادر نہیں ہوتی۔

# يتيم كا مال كھانے كى وعيد:

یتیم کے بارے میں قرآن مجید کی متعدد آیات اور کئی دیگرا حادیث بھی وارد ہوئی ہیں۔قرآن مجید میں ایک جگہ ارشاد باری ہے:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ آمُوالَ الْيَتَمَى ظُلُماً إِنَّمَا يَأْكُلُونَ الْمُوالَ الْيَتَمَى ظُلُماً إِنَّمَا يَأْكُلُونَ الْمُوالَ الْيَتَمَى ظُلُماً إِنَّمَا يَأْكُلُونَ الْمُولِ فِي الْمُطُونِ فِي السَّاءِ: ١٠)

''جولوگ تيموں كا مال ناحق طور پر كھاتے ہیں، وہ اپنے پیٹوں میں آگ ہررہے ہیں اور عقریب وہ جہنم كی آگ میں داخل ہوں گئے۔

ایک حدیث میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا بیار شاد مروی ہے کہ:
'' بیتیم کا مال ناحق کھانے والاشخص قیامت کے روز اس حالت
میں اٹھایا جائے گا کہ بیٹ کے اندر سے آگ کی کیپٹیں اس کے

#### منه، ناک، کانوں اور آئکھوں تک نکل رہی ہوں گی''۔ (ابن کثیرار۳۰۳)

# ينتيم كا مال كھانے كى ايك صورت، جس كى طرف دھيان نہيں جاتا:

ویسے تو یتیم کے مال کو کھانا، اس کے حق کو مارنا، اس کے ساتھ بدسلوکی کرنا اوراس کے ساتھ ناانصافی کرنے کو عام طور پر ہرانسان براسمجھتا ہے اور بے رحمی قرار دیتاہے لیکن اس کی بعض صورتیں ایسی ہیں کہ عام طور پرلوگوں کا انکی طرف دھیان نہیں جا تا اور یہ خیال تک نہیں گذرتا کہ ہم تیموں کا مال کھا رہے ہیں۔ حالانکہ وہ خود بھی تیموں کا مال کھارہے ہوتے ہیں۔ طالانکہ وہ خود ہیں۔

ان میں سے ایک بات وہ ہے جو ناواقف لوگوں اور طرح طرح کی رسموں
کے شکار افراد میں پائی جاتی ہے۔ وہ یہ ہے کہ جب ان میں سے کسی کے میت
ہوجائے تو تعزیت کے لئے اس کی برادری کے لوگ اور دیگردوست واحباب آتے
ہیں۔ اور اس کے گھر میں آ کر پڑاؤ ڈال دیتے ہیں۔ یا صبح شام آتے رہتے ہیں۔
دو پہر کا کھانا بھی یہیں کھاتے ہیں اور شام کا کھانا بھی میت والوں کے ہاں کھاتے
ہیں۔ کئی کئی دن تک ان کا یہ معمول چلتا رہتا ہے۔ بجائے اس کے کہ میت والوں کی مدد کی جاتی ، الئے ان پر بوجھ بن جاتے ہیں۔

# شريعت كابتلايا موا ادب اور بهارا طرزعمل:

حالانکہ بیہ بات آ داب میں سے بے اور بڑھے لکھے لوگوں میں بھی عام طور پر سے لکھے لوگوں میں بھی عام طور پر سے رائج ہے کہ جن کے ہاں میت ہوجاتی ہے کہ ان کے دوست احباب اور قریبی رشتے دار ان کے بال بکا ہوا کھانا جیجتے ہیں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی

ہدایت بھی یہی ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ وہ لوگ غم میں مبتلا ہوتے ہیں، کھانے کا سامان اور اسے تیار کرنے کا کام اب ان کے لئے آسان نہیں رہا۔ بلکہ غم کی وجہ سے ان کا کھانا کھانے کو جی بھی نہیں چاہتا تو شریعت نے یہ ادب بتلایا کہتم پکاپکایا کھانا لیے جاکر اپنے سامنے کھلا دو تو کھانا کھالیں گے ورنہ بیچارے روتے پیٹتے ہی رہ جاکیں گے۔ بھوکے یڑے رہ جاکیں گے۔

شریعت کا بتلایا ہوا طریقہ تو بیرتھا جو ابھی بیان ہوالیکن ناداقف لوگول نے میت والوں پر الٹا بوجھ ڈال دیا۔ اب وہ غریب آ دمی نہ صرف اپنے کھانے کا انتظام کرتا ہے بلکہ مہمانوں کا انتظام بھی کرتا ہے اور بیرغریب بھی وہ ہے جو میت ہوجانے کی وجہ سے غمز دہ تھی ہے۔

### غلط طرز عمل كالمتيجه:

اس میں بیا اوقات ایبا ہوتا ہے کہ مثلاً گھر کے سربراہ کا انقال ہوگیا۔ اس
کے ورثاء میں اس کی بیوی اور چھوٹے بڑے بیچ شامل ہوتے ہیں۔ بعض مرتبہ ایسے
وارث بھی ہوتے ہیں جو اُس وقت وہاں نہیں ہوتے ،کسی سفر میں ہوتے ہیں یا بیرون
ملک مقیم ہوتے ہیں وغیرہ۔ اب انقال کے بعد میت کے گھر میں موجود سامان جیسے
آٹا، گھی ، دل ، مرج مصالحے وغیرہ ہے ہی کھانا تیار کیا جاتا ہے۔ حالانکہ جو نہی میت کا
انقال ہوا فوراً اس کا مال اس کی ملکیت سے نکل گیا ، اب اس کی ملکیت میں کچھنیس
رہا، اس کا بچھونا، اس کے کپڑے، کھانے پینے کا سامان حتی کہ جو دوا کیں اس کی زیر
استعال تھیں، اب وہ بھی اس کی ملکیت نہیں رہیں بلکہ وارثوں کی ملکیت میں آگئیں۔
ان وارثوں میں بیا اوقات بیٹی بھی ہوتے ہیں، بعض مرتبہ ایبا وارث بھی
ہوتا ہے جوعقل نہیں رکھتا، بعض اوقات ایبا وارث بھی ہوتا ہے جو وہاں موجود نہیں

ہوتا۔ اب یہاں یہ ہوا کہ غیر موجود وارث کی مرضی اور اجازت کے بغیر اس کا مال
مہمانوں کو کھلا دیا، نابالغ بچے کی تو اجازت کا شرعاً اعتبار ہی نہیں، اس طرح دماغ سے
معذور شخص اگر کسی کو پچھ دے دے تو لینے والا اس کا ما لک نہیں بنتا جبکہ اس صورت
میں نابالغ اور دماغ سے محروم وارث کا مال مہمان کو کھلا دیا گیا، اور کھانے والوں نے
بھی بلا جھجک یتیم کا مال کھالیا حالانکہ قرآن میں یہ وعید ہے کہ:
"جولوگ تیموں کا مال ناحق طور پر کھاتے ہیں، وہ اپنے پیٹوں
میں آگ بھررہے ہیں اور جہنم میں داخل کئے جائیں گئے۔

میں آگ بھررہے ہیں اور جہنم میں داخل کئے جائیں گئے۔
(النہاء:۱۰)

### غرباء کے لئے پریشانی

مجھے ایک گاؤں کے لوگوں نے بتلایا کہ ہمیں ڈرلگا رہتا ہے کہ اگر کسی کا انتقال ہوگیا تو اس کی وجہ سے ہونے والے غم کے علاوہ ہزاروں روپے کے مہما نداری کے خربے کی رقم کہاں سے لائیں گے۔ انہوں نے بتلایا کہ ہمارے ہاں شادی پر اتنا خرچہ نہیں ہوتا جتنا کہ میت ہونے پر ہوجا تا ہے۔ اور پھر عجیب بات یہ ہے کہ اس طرف کسی کا دھیان بھی نہیں جاتا کہ ہم یتیم کا مال کھار رہے ہیں۔ یہ بروی افسوس ناک بات ہے۔

# ہمارے مرشد کی احتیاط

ہمیں یاد ہے کہ جب ہمارے حضرت والد صاحب رحمۃ اللہ علیہ کی وفات ہوئی تو ہمارے مرشد حضرت والد صاحب رحمۃ اللہ علیہ ( جو ہمارے ہوئی تو ہمارے مرشد حضرت ڈاکٹر عبدالحی عارفی صاحب رحمۃ اللہ علیہ ( جو ہمارے لئے باپ کی طرح تھے وہ) تشریف لے آئے، کمزور اور ضعیف تھے۔ میں نے دیکھا

کہ حضرت تھے ہوئے ہیں تو میں گھر میں رکھے ہوئے ایک خمیرہ کو لے کر حضرت کی خدمت میں آیا اور عرض کیا کہ اس سے کچھ کھالیجئے۔ فرمایا کہ بیتر کے کا تونہیں ہے۔
میں نے عرض کیا کہ حضرت! یہ والد صاحب کا نہیں، یہ تو ہمارا ہے تو حضرت نے تناول فرمالیا۔ اگر یہ والد صاحب رحمۃ اللہ علیہ کا ہوتا تو ہرگز نہ کھاتے۔

#### عورتول سے متعلق چندا حکام

دوسراضعیف ، جس کا ذکرشروع میں آیا تھا، وہ''عورت'' ہے۔عورتوں کے بارے میں شریعت نے بہت سے احکام دیئے ہیں۔ایک حکم تو بیہ ہے کہ:

﴿ وَعَا شِرُو هُنَّ بِالْمَعُرُوفِ فِ ﴿ (الناء:١٩)

" عورتوں کے ساتھ اچھے طریقے سے زندگی گذارو۔"

مرادیہ ہے کہ ان کے ساتھ حسن سلوک سے پیش آؤ اور محبت وشفقت کا برتاؤ کرو، خیرخواہی اور ہمدردی کا برتاؤ کرو۔

دوسراتھم میہ ہے کہ اگرایک سے زائد نکاح کروتو پھران کے درمیان برابری کرو، اگر میہ خطرہ ہو کہ ایک سے زائد بیویوں کی صورت میں ان کے درمیان برابری نہیں کرمیکو کے تو پھرایک ہی کو نکاح میں رکھو۔ چنانچہ ارشاد باری ہے:

﴿ فَا إِنْ خِفْتُمُ أَلَّا تَعُدِلُوا فَوَاحِدَةً أَوْمَا مَلَكَتُ اللَّهُ اللَّلَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

''اگر تمہیں اندیشہ ہو کہ (سب عورتوں سے) کیاں سلوک نہ کرسکو گے تو ایک عورت (کافی ہے) یا باندی جسکے تم مالک ہو''۔

فرض كريں اگركسى كے پاس دو بيوياں ہيں كداس كے لئے ضرورى ہےكہ

ایک رات ایک بیوی کے پاس گذارے اور دوسری رات دوسری بیوی کے پاس۔ یہ جائز نہیں کہ ایک بیوی کے پاس ایک جائز نہیں کہ ایک بیوی کے پاس دو راتیں گذارے اور دوسری بیوی کے پاس ایک رات۔ رسول الله صلی الله علیہ وسلم اپنی از واج کے ساتھ برابری کرتے تھے۔

### حضرت تفانوى رحمة الله عليه كاطرزعمل

کیم الامة حفرت تھانوی رحمة الله کی دو بیویاں تھیں۔ آپ ان کے درمیان برابری کا پورا اہتمام فرماتے۔۔ چنانچہ خانقاہ میں ترازور کی ہوئی تھی۔ جب بھی کہیں سے کوئی تخد آتا تو تول کر آدھا آدھا کرتے اور پھر اسے ہر ایک کے گر میں بھیجے۔ محض اندازہ سے کام نہ چلاتے۔ کس نے عرض کیا کہ حضرت آپ نے دوشادیاں کرکے زیادہ شادیوں کا راستہ کھول دیا۔ فرمایا: راستہ کھول دیا بند کردیا؟ میں نے تو راستہ بند کردیا۔ مجھے دیکھنے والا بھی دوشادیاں نہیں کریگا۔ مجھے جو تکلیف اور مخت ومشقت اٹھانی پڑتی ہے۔ اسے دیکھ کر کسی کو دوشادیاں کرنے کی جرائت نہیں ہوگی۔

# محبت کے اعتبار سے برابری کرناممکن ہیں

البتہ ایک بات ہے کہ بیت کم ممل میں برابری سے متعلق ہے۔ دل کی محبت میں برابری سے متعلق ہے۔ دل کی محبت میں برابری کے متعلق نہیں۔ قرآن میں برابری کرنا ممکن نہیں۔ قرآن مجید میں ہے:

﴿ وَلَنُ تَسُتَطِيعُوا أَنُ تَعُدِ لُوابَيْنَ النِّسَاءِ ﴾ (النهاء:١٢٨) ""تم خواه كتنا بى جابو،عورتول ميں ہرگز برابرى نه كرسكو ك"-ليكن اس كا يه مطلب نہيں كه ايك بى كى طرف زيادہ جھك جاؤ، چنانچہ اسى آیت کے اگلے حصے میں اس سے منع کیا گیا کہ:

﴿ فَلَا تَمِيلُوا كُلَّ الْمَيُلِ فَتَذَرُوُهَا كَالُمُعَلَّقَةِ ﴾ "ايمانه كرناكه ايك المَيُلِ فَتَذَرُوُهَا كَالُمُعَلَّقَةِ ﴾ "ايمانه كرناكه ايك اي طرف وصل جاؤ اور دوسرى كو (ايسى حالت ميس) جيمور دوكه كويا وه لنك راي ہے"۔

''معلقہ'' کا مطلب ہے کہ وہ نہ شادی شدہ کی طرح ہواورنہ غیر شادی شدہ کی طرح۔ شادی شدہ کی طرح۔ شادی شدہ کی طرح تو اس لئے نہیں کہ تم اس کا حال بو چھتے نہیں اور غیر شادی شدہ (کنواری) کی طرح اس لئے نہیں کہ تمہارے نکاح کے بندھن میں بندھی ہوئی ہے کسی اور سے نکاح نہیں کرسکتی ہے۔ ایسا رویہ اختیار کرنا ناجائز ہے۔

# عورت پہلی سے پیدا کی گئی

ایک روایت میں جناب رسول الله صلی الله علیه وسلم کا ارتثاد منقول ہے:
استوصوا بالنساء خیرا فإن المرأة خلقت من ضلع
وإن اعوج مافی الضلع اعلاه فإن ذهبت تقیمهٔ
کسرتهٔ وإن ترکتهٔ ، لم يزل أعوج فاستوصوا بالنساء
(متفق علیه)

''مجھ سے عورتوں کے ساتھ حسنِ سلوک سے پیش آنے کی نفیحت قبول کرو، اس لئے کہ عورت پہلی سے بیدا کی گئی ہے اور پہلی کا سب سے زیادہ ٹیڑھا حصہ اس کا اوپر والا حصہ ہوتا ہے پسلی کا سب سے زیادہ ٹیڑھا کرنے کی کوشس کرو گے تو اُسے تو ڑبیٹھو پس اگرتم اُسے سیدھا کرنے کی کوشس کرو گے تو اُسے تو ڈبیٹھو گے اور اگر اُسے چھوڑ دو گے تو وہ اسی طرح ٹیڑھی ہی رہے گی۔ پس عورتوں سے اچھا برتاؤ کرو'۔

اس روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ عورت کو پہلی سے پیدا کیا گیا۔ لہذا جس طرح پہلی کے اندر ٹیڑھ بن ہوتا ہے، اس کے اندر بھی مرد کے مزاج کے اعتبار ٹیڑھ بن ہوگا۔ مرد کے لئے ضروری ہے کہ وہ اسے بن ہوگا یعنی مرد سے اس کا مزاج مختلف ہوگا۔ مرد کے لئے ضروری ہے کہ وہ اسے اس حال میں برداشت کرے ورنہ اگر اسے سیدھا کرنے کی کوشش کریگا تو وہ ٹوٹ جائیگی اور ایک روایت میں ہے کہ:

''کسُرُ ھا طَلَا قُھَا"(ملم) ''اس کا ٹوٹنا اس کوطلاق دینا ہے'۔ اس سے معلوم ہوا کہ اسے سیدھا کرنے کی کوشش سے طلاق کی نوبت آ سکتی ہے۔

### بيغورت كاعيب نهيس

یہاں پرخوب سمجھنے کی بات یہ ہے کہ اس حدیث میں عورت کے پہلی سے پیدا ہونے کا ذکر کرکے اس کا عیب بیان نہیں کیا جارہا، اس لئے ہر ٹیڑھی چیز بری نہیں ہوتی۔ اگر ساری چیز یں سیدھی ہوا کرتیں تو کوئی حسن وجمال باقی نہ رہتا۔
مثلاً اگر سارے درخت سیدھے اور چوکور ہوتے تو کوئی حسن وجمال باقی رہتا؟

اگر بہاڑ عمارتوں کی طرح بالکل مربع یا مستطیل ہوتے تو ان میں سے کوئی دیکھنے کے قابل نہ ہوتا؟

اگر پھول بیتاں بالکل سیدھی یا چوکور ہوتیں تو ان میں کوئی حسن پیدا ہوتا؟ جس طرح ان سب کے اندر حسن وجمال اور خوبی اسی ٹیڑھ پن میں ہے، اس طرح پہلی کا حسن اس کے ٹیڑھ بن میں ہے۔ اگر پہلیاں بالکل سیدھی ہوتیں تو کیا انسان کی ساخت ایسی مناسب ہو سکتی تھی؟ ہر گزنہیں،معلوم ہوا کہ فطرت کا تقاضا یہ ہے کہ پہلی ٹیڑھی ہو۔

#### پہلی سے پیدا ہونے کا مطلب

اوراس کا مطلب ہے ہے کہ یہ بیس ہوسکتا کہ عورت سو فیصد تمہاری مرضی اور مزاج کے مطابق ہو بلکہ اس کے اور تمہارے مزاج کے درمیان فرق رہے گا۔ جس کی وجہ سے تمہیں اس کی بعض باتیں مزاج کے خلاف نظر آئیں گی۔ تمہیں ان باتوں کو برداشت کرنا ہوگا۔ اگر برداشت نہیں کرو گے تو پہلی ٹوٹ جائے گی لیعنی طلاق دینے کی نوبت آ پہنچے گی۔

### بیوی کی جائز ضد بوری کردینی جائے

اور بات ہے ہے کہ اعلیٰ ظرف انسان عورتوں کی ناز برداریاں کر کے خوش ہوتا ہے۔ اس کو اس میں مزہ آتا ہے۔ ہاں البتہ ناجائز امور میں تو اس کی بات نہیں۔ مانی جائے گی تا ہم جائز امور میں ان کی بات میں جھڑا تھا۔ انہوں نے مجھے بلایا۔ وہاں ساس ایک مرتبہ کسی میاں ہوی میں جھڑا تھا۔ انہوں نے مجھے بلایا۔ وہاں ساس سسر بھی موجود تھے۔ شوہر نے بیشکوہ کیا کہ میری ہوی ضد بہت کرتی ہے۔ میں نے اسے سمجھا یا کہ چلوتم اس کی ضد پوری کردیا کرو۔ تم مرد ہو، اللہ تعالیٰ نے تمہیں طاقت دے رکھی ہے ہاں اگر تمہارے بس سے باہر ہوجائے تو اس پر معذرت کردو۔ لیکن جو مطالبے بآسانی پورے کر سکتے ہو، اور وہ جائز بھی ہوں تو آئییں پورا کردو۔ تمہارے کتنے مطالبے یہ یورے کرتی ہے۔

#### عورت کی قربانیاں

عورت کی حالت و کیھئے، یہ اپنے شوہر کے لئے کتنی قربانیاں ویت ہے۔ جن ماں باپ نے اسے پیدائش سے لے کر جوانی تک پالا، جن بہن بھائیوں کے ساتھ پیارومجبت سے اس نے زندگی گذاری۔ ان سب سے جدائی اختیار کر کے ایک بالکل اجنبی مرد کے ساتھ ہمیشہ کی زندگی گذار نے کے لئے آ جاتی ہے اور پھر اس نئے گھر میں اپنے شوہر کے ماں باپ سے وہ معاملہ کرتی ہے جو اپنے ماں باپ کے ساتھ کرتی ہے تو اپنے ماں باپ کے ساتھ کرتی ہے جو اپنے بہن بھائیوں کے ساتھ وہ سلوک کرتی ہے جو اپنے بہن بھائیوں کے ساتھ وہ سلوک کرتی ہے جو اپنے بہن بھائیوں کے ساتھ کرتی ہے۔ اب اگر کسی جائز معاملے میں ضد کرتی ہے تو تم اس کی ضد پوری کردو، پھر وہ تمہاری ضدیں بھی پورا کرے گی اور اس سے تمہارے درمیان محبت اور بڑھ جائے گی۔ اس طریقے سے بی آپس میں محبتیں بڑھا کرتی ہیں۔ محض قاعدے اور قانون گی۔ اس طریقے سے بی آپس میں محبتیں بڑھا کرتی ہیں۔ محض قاعدے اور قانون کے اندرر ہے ہوئے میاں یوی کی زندگی خوشگوارنہیں ہوگتی۔

#### ہمارے معاشرے میں عورت کے ساتھ برتاؤ کی کیفیت

ہمارے معاشرے میں عام طور پرعورت کے ساتھ بدسلوکی کی جاتی ہے،
ان کے ساتھ بے رحمی کامعاملہ کیاجاتا ہے۔ انہیں باندی اور نامٹی بنا کر رکھا جاتا ہے
یوں سمجھا جاتا ہے کہ بجائے اس کے کہ کسی عورت کو تنواہ دے کر گھر میں رکھتے، مفت
میں خادمہ آگئی۔ اور پھر اس سے خادمہ کی طرح گھر کے سارے کام لئے جاتے
ہیں۔

#### كيا بيوى كے حصر ميں صرف سسرال والے ہى آئے ہيں؟

بہت سے گھروں میں یہ ہوتا ہے کہ شادی کرنے کے بعد شوہر چند دن گھر رہتا ہے۔ اس کی ملازمت کی باہر ملک مثلاً برطانیہ، سعودی عرب، امریکہ وغیرہ میں ہوتی ہے۔ چند روز بعد وہ اپنی ملازمت بر چلا جاتا ہے اور بیوی بیچاری سسرال میں رہتی ہے۔ وہاں رہتے ہوئے ساس کے نخرے بھی برداشت کرتی ہے۔ سسر کے نخرے بھی جھی جھیلتی ہے، نندوں اور دیوروں کے احکام کی بھی پابندی کرتی ہے لیکن وہ شوہر جس کے ساتھ اس کی شادی ہوئی تھی، وہ غائب ہے۔ جس کی خاطر اس نے اپنے سارے خاندان کو جھوڑا، اپنا سب کچھ قربان کیا تھا، وہ تو غائب ہے لیکن اس کے متعلقین کی خدمت اس کے ذمہ لگ گئے۔ یہ بات اپنی جگہ درست ہے کہ ساس ، سسروغیرہ کے ساتھ حسن سلوک سے پیش آ نا اور ان کی خدمت کرنا اچھی بات ہے لیکن کیا اس کے حصہ میں سسرال والے ہی آ کے ہیں، شوہر نہیں آ یا۔

#### بیرتو جانوروں کاساسلوک ہے!

یہاں اس علاقے میں ایک غریب عورت رہتی ہے۔ بھی بھی ہمارے ہاں ہمی ہمی ہمارے ہاں ، بھی آتی رہتی ہے۔ اس کا شوہر سال ، دوسال بعد یہاں آتا ہے۔ اس کا شوہر سال شادی کی اور شادی کے چند روز بعد وہ باہر چلا گیا۔ وہ حاملہ ہوگئ۔ نوماہ بعد بچہ بیدا ہوگیا اور ابھی تک شوہر نامراد باہر تھے۔ وہ بچے کو اکیلی پالتی رہی۔ سال کے بعد صاحب بہادر آئے۔ ایک ہفتہ تھہرے اور دوسرے نیچ کو اکیلی پالتی رہی۔ سال کے بعد صاحب بہادر آئے۔ ایک ہفتہ تھہر اور دوسرے نیچ کا انتظام کر کے چلے گئے۔ نوماہ بعد دوسرا بچہ بیدا ہوا۔ وہ اس کو پالتی رہی۔ پھر سال بعد شوہر آئے اور تیسرے نیچ کا انتظام کر گئے۔ ان کا یہی طرز

عمل رہا، اب کئی بیچے بیدا ہو چکے ہیں۔خود شوہر کا بیہ حال میہ ہے کہ اس نے وہاں دوسری شادی کرلی ہے۔ وہ خود عیش وعشرت کی زندگی گذار رہا ہے اور بیوی کو ساس سسر کے پاس جھوڑا ہواہے۔وہ ان کی خدمت بھی کرتی ہے اور اپنے بچوں کو بھی پالتی ہے۔ یہ یہ ہے۔ یہ تو جانوروں کا ساسلوک ہے!

# ایک اور سنگین غلطی

ہارے معاشرے میں ایک سکین غلطی اور بھی ہورہی ہے۔ وہ بھی بڑی خطرناک ہے۔ وہ بھی جائیں پر ایسا ہوتا ہے کہ مرد گھروں میں رہتے ہیں اور عور تیں محنت مزدوری کرکے کما کر لاتی ہیں۔ شہروں میں گھروں کے اندر جو ماسیاں کام کرتی ہیں۔ یہ بچاری محنت کرکے دو وفت کا کھانا کھاتی ہیں، بچھ کھانا بچوں کیلئے کے جاتی ہیں اور آن وارہ بھرتے کے جاتی ہیں اور آن وارہ بھرتے کہ جاتی ہیں۔ یہ بڑی ہے تھر پر آرام کرتے ہیں اور آوارہ بھرتے رہے جاتی ہیں۔ یہ بڑی ہے غیرتی کی بات ہے اور عورت پر بہت بڑاظلم ہے۔

# بيراسلام كاقصورنهيس

اپی باتوں کی وجہ سے دشمنان اسلام کو اسلام کو بدنام کرنے کا موقع ملا ہے اور انہیں یہ کہنے کا موقع ملا ہے کہ اسلام میں عورتوں کے ساتھ انصاف نہیں کیا جاتا۔ عورتوں کو چارد یواری میں قید کردیا جاتا ہے۔ عورتوں کو انسانی حقوق سے محروم کردیا جاتا ہے وغیرہ وغیرہ۔ یہ اسلام کا قصور نہیں ، اسلام نے تو عورتوں کے حقوق کی ادائیگ کا حکم دیا تھا لیکن ظلم کیا ہے مسلمان مرد نے کہ اس نے اپنے دین کا پاس نہ کیا ، اللہ اور اس کے رسول اللہ ایکن عورت جو اینا حق زردی وصول نہیں کرسکتی۔ اس کو فراموش کردیا ، بے زبان ، مسکین عورت جو اینا حق زبردی وصول نہیں کرسکتی۔ اس کو مصیبت میں ڈال کرخود عیاشی کا مرتکب ہوا۔ اور اس

کے اس عمل کی وجہ سے اسلام بدنام ہوا اور مغرب کواسلام کے خلاف زبان کھولنے کا موقعہ ملا۔

# مغرب نے عورتوں پر بے حدظلم کیا ہے

ورنہ حقیقت ہے ہے کہ جتناظلم اہل مغرب نے عورت کے ساتھ کیا ہے، وہ
اتنا زیادہ ہے کہ اہل مشرق نے بھی اتنا نہیں کیا۔عورت کو جیسا بیوقوف بنا کر جس طرح
الل سے محنت کی جاتی ہے ، اور صبح سے لے کر شام تک اُسے جس طرح گھن چکر میں
رکھا جاتا ہے ، اس کے مقابلے میں تو مشرق کی عورت بدر جہا بہتر حالت میں ہے۔
(لیکن بیدوہ گھرانے ہیں جہال دین پر بچھ نہ بچھ کمل ہوتا ہے۔)

#### امریکہ میں عورتوں کے مسلمان ہونے کی وجہ

 نہیں کریاتی، برگر وغیرہ اپنے پاس رکھ لیتی ہے اورراستے میں کھاتے ہوئے جاتی ہے۔ ہے۔

صبح سات ہے ہے لے کرشام پانچ ہے تک ڈیوٹی دیتی ہے اور ڈیوٹی کے دوران کھانا کھانے کی اجازت نہیں ہوتی۔ شام پانچ ہے عورت بھی واپس آئی، بیچ اور شوہر بھی آئے۔ شوہر کو تو کوئی کام نہیں۔ یہ آتے ہی کھانا بیکانے میں لگ جاتی ہے۔

بعض مرتبہ ایما ہوتا ہے کہ شوہر اور بیوی کی ڈیوٹی کا وقت مختلف ہوتا ہے۔ شوہر ڈیوٹی سے واپس آرہا ہوتا ہے تو عورت جارہی ہوتی ہے اور جب بیوی واپس آتی ہے تو شوہر ڈیوٹی کے لئے نکل رہا ہوتا ہے۔

#### لندن كاايك واقعه

لندن میں ہمارے ایک دوست رہتے ہیں۔ مجھ سے بہت مرتبہ کہا ہے کہ جب بحص لندن آنا ہوتو مجھے بھی اطلاع ہوجائے تاکہ میں خدمت میں حاضر ہوجاؤں۔ میرا قیام عام طور پرلندن میں کم ہوتا ہے۔ ایک مرتبہ میں ایک دن کے لئے لندن میں تھا۔ سوچا کہ فون کرلوں ،فون کیا تو کہنے لگے کہ کیا کروں میرا دل بے تاب ہے آپ کے پاس آنے کے لئے لیکن میرا ایک عجیب مسئلہ ہے۔ وہ یہ کہ میں ڈیوٹی پر جانے کے لئے نکل رہا ہوں اور میری بیوی ڈیوٹی سے واپس آرہی ہے۔ اور مجھے آج فریق پر ضروری پہنچنا ہے۔

#### مغرب نے عورت کو بیوتوف بنایا

اس طرح مغرب نے عورت کو بیوتوف بنایا اور نعرہ یہ لگایا کہ عورتوں اور

مردول کے حقوق برابر ہیں۔ حالانکہ اس عمل کا حاصل یہ ہے کہ گھر کے جو کام کاج مشرقی عورت کے ذمہ ہیں، وہ تو مغربی عورت پر برقرار رہے، مزید بیاضا فہ ہوا کہ مرد نے کہا کہ تیراخر چہ میں برداشت نہیں کروں گا، تو اپنا خرچہ خود کما کر لا۔

#### مغرب میں عورتوں کو مردوں کے برابر حقوق حاصل نہیں

اور پھر دوسری بات ہے کہ وہاں عورتوں کے پاس وہ عہدے نہیں ہیں، جو مردوں کے پاس وہ عہد نہیں ہیں، وہاں کی جو مردوں کے پاس ہیں، امریکہ میں آج تک بھی عورت صدر نہیں بنی، وہاں کی آ بادی میں عورت کا جو تناسب ہے، اس تناسب سے عورت کو ایوان (اسمبلی) میں نمائندگی حاصل نہیں بلکہ تمام مغربی ممالک کا یہی حال ہے۔ اور نزلہ ہم پر گراتے ہیں کہ عورتوں اور مردوں کے درمیان مساوات کرو۔

# اسلام نے عورت کو جو مرتبہ دیا، وہ کسی اور مذہب میں نہیں

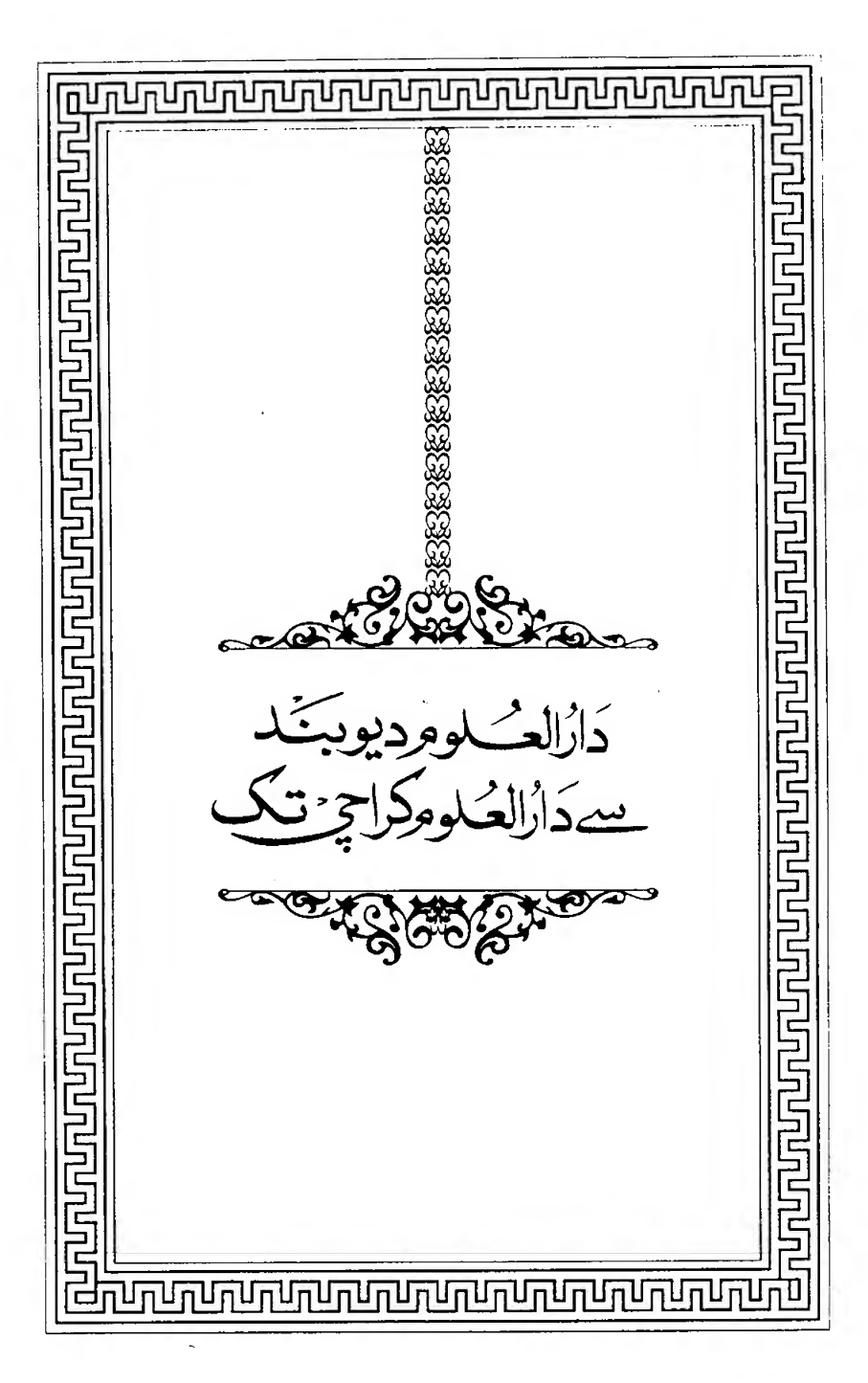
حالانکہ عورتوں اور مردوں کے درمیان مساوات ممکن نہیں، عورتوں کی ساخت الگ ہے، مرد کی ساخت الگ ہے، عورت کی ذمہ داریاں الگ ہیں، مرد کے فرائض الگ ہیں، عورت کا مزاج الگ ہے، مرد کا مزاج الگ ہے، عورت کو اس طرح بنایا گیا ہے کہ وہ گھر کے متعلق اپنی ذمہ داریوں کوا چھے طریقے سے نبھا سکے اور مرد کی ساخت ایسی ہے کہ وہ ہیرونی معاملات کوسلجھا کیں، اس لئے دونوں میں برابری نہیں ہوسکتی۔ دونوں کے درمیان زمین آ سان کا فرق ہے۔

البنتہ اسلام نے عورتوں کے ساتھ حسن سلوک کرنے اور ان کے حقوق او اکرنے کا حکم دیا ہے اورعورت کو وہ مرتبہ دیا کہ سی دوسرے دین ومذہب نے وہ مقام نہیں دیا۔ اسلام نے تو عورت کو بہت بلند مرتبہ عطا فر مایا تھا، لیکن ہمارے ناواقف لوگوں نے بیہ حرکت کی ہے کہ وہ عورتوں پرظلم اور سختیاں کرتے ہیں، جس کی وجہ ہے دین بدنام ہوتا ہے۔ اس سے بچنا ضروری ہے۔ آپ خود بھی اس سے بچیں اور بیا بیغام دوسروں تک بھی بہنچا کیں۔

الله رب العزت جمیں بیتم اور عورت دونوں کی حق تلفی کرنے ہے محفوظ فرمائے اور ان کمزوروں کے حقوق کی ادائیگی اور ان کے ساتھ حسنِ سلوک کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ (آبین)

وآخردعوانا أن الحمد لله رب العالمين





#### ﴿ جمله حقوق تجق ناشر محفوظ ہیں ﴾

موضوع دارالعلوم دیو بند سے دارالعلوم کرا جی تک مقرر حضرت مولا نامفتی محمد فیع عثانی مدظله مقام جامع مسجد، جامعه دارالعلوم کرا جی تاریخ ۳۰ اگست ۲۰۰۳ء ضبط وتر تیب مولا نااعجاز احمد صمدانی بابتمام محمد ناظم اشرف

خطبه مسنونه:

# ﴿ دارالعلوم و يو بند سے دارالعلوم کرا جی تک ﴾

الحمدلله نحمدة ونستعينة ونستغفرة ونؤمن به ونتوكل عليه ونعوذ بالله من شر ور انفسنا ومن سيئات اعمالنا من يهده الله فلا مضلّ لة ومن يضللة فلا هادى لة ونشهد ان لا إله إلا الله وحدة لاشريك له ونشهد أنّ سيدنا ومولانا محمداً عبدة ورسولة صلى الله تعالىٰ عليه وعلىٰ آله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً.

#### امالعد:

قال النبى صلى الله عليه وسلم" انّ العلماء ورثة الانبياء وانّ الأنساء لهم يورّ ثواديناراً ولا درهمًا انّما ورّ ثوا العلم فمن أخذ به اخذ بحظٍ وافرٍ (رواه الرّ ندى ، كتاب العلم ، باب ماجاء في فقل الفقه على العبادة رقم الحديث ٢٦٨٧)

#### تمهید:

گذشہ چند جمعوں سے اس بات کا بیان چل رہا ہے کہ یہ تعلیمی سلسلہ کن کن مراحل سے گذر کر ہم تک پہنچا ہے اور علاء امت نے اپنے اپنے ذیانے میں کس کس قتم کی قربانیاں دی ہیں۔ یہ قربانیوں کی تاریخ ہے جس کا مخضر جائزہ میں نے آپ مطرات کے سامنے پیش کیا۔ آج کی مجلس میں دارالعلوم دیو بند اور اس کے بعددار العلوم کرا چی کی بچھ تاریخ بیان کرنا مقصود ہے۔

#### جنگ آزادی کے بعد مسلمانوں کی حالت:

اپنا تسلط قائم کرلیا اور مسلمانوں کو شکست کا سامنا کرنا پڑا۔ مغلیہ خاندان کے آخری ایشا تسلط قائم کرلیا اور مسلمانوں کو شکست کا سامنا کرنا پڑا۔ مغلیہ خاندان کے آخری بادشاہ بہادر شاہ ظفر کو گرفتار کر کے رنگون پہنچا دیا گیا تھا۔ اور عام مسلمانوں کو تختہ دار پر لاکایا جارہا تھا۔ جگہ جگہ بھانی کے بھندے لاکاکے گئے تھے۔ جس کے بارے میں ذرا سابھی شبہ ہوجاتا کہ یہ تحریک آزادی میں شریک تھا۔ اُسے بھانی چڑھا دیا جاتا، اور اگرکسی کے بارے میں جھوٹا الزام بھی لگایا جاتا کہ یہ جنگ آزادی میں شریک ہوا تھا تو بلاتحقیق اُسے بھی تختہ دار پر لاکا دیا جاتا۔ ہمارے بہت سے اکابر بھی اس جہاد میں شریک تھے خصوصاً مولانا رشید احمد گنگوھی رحمہ اللہ، مولانا قاسم نانوتوی رحمہ اللہ اور عافظ ضامن شہید رحمہ اللہ کے نام قابل ذکر ہیں۔

اس شکست کے بعد اب مسلمانوں میں اسلحہ کے ذریعے مقابلہ کرنے کی سکت باقی نہ رہی تھی اور بیہ اندازہ ہورہا تھا کہ اگر مزید طاقت کامظاہرہ کیا گیا تو مسلمانوں اور ان کے دینی اداروں کو بالکل نیست ونابود کردیا جائے گا۔

### انگریزوں کے دواہم کام:

انگریزوں نے جنگ آزادی کے بعد دو بڑے کام کئے۔ ایک یہ کہ سرکاری زبان فاری کوختم کرکے انگریزی کو سرکاری زبان بنایا دوسرے یہ کہ لارڈ میکالے کے ذریعے ایک ایسا نظام تعلیم مرتب کرایا گیا۔ جس میں دین اسلام کا کوئی گذرنہیں تھا۔ صرف انگریزی زبان کے ذریعے سے آنے والے علوم وفنون کو داخلِ نصاب کیا گیا تھا۔

# جنگ آزادی سے بل مسلمانوں کے علیمی اداروں کی کیفیت:

برصغیر میں اگریزوں کے قدم جمانے سے پہلے عصری اور دین علوم میں کوئی تفریق نہیں تھی۔ مسلمانوں کے سرکاری تعلیم اداروں میں دونوں قتم کے علوم کی تعلیم دی جاتی تھی اور پرائیویٹ تعلیم اداروں کا بھی یہی حال تھا۔ ان اداروں سے فارغ التحصیل ہونے والے حکومت کے اعلی اعلیٰ عہدوں پر بیٹھتے تھے۔ وزیر بھی بنتے ، گورنر بھی بنتے اور دیگر اعلیٰ عہد یدار بھی بنتے ۔ انگریزوں کے آنے پران اداروں سے دین کو نکالا گیا۔

# لارڈ میکالے کے نظام تعلیم کی خصوصیات:

لارڈ میکالے نے جب اپنا نظام تعلیم پیش کیا تو اس کی خصوصیات بیان کرتے ہوئے اس نے کہا:

> '' اس نظامِ تعلیم سے جوسل تیار ہوگی وہ چمڑے اور چہرے کے اعتبار سے تو ہندوستانی ہوگی لیکن دل ود ماغ کے اعتبار سے انگریز ہوگی۔''

اس نظام تعلیم میں ایک بات یہ بھی رکھی گئی کہ مسلمانوں کو تعلیم صرف اتی ہی دین ہے کہ یہ ہماری نوکری چاکری کرسکیں۔ ہمارے کلرک بن جا کیں، ہیڈ کلرک بنیں، ہیڈ کلرک بنیں، ہیڈ کلرک بنیں، ہیڈ کلرک بنیں، ہیٹرٹری بن سکیں۔ اکاد کا آ دمی ڈپٹی کمشز بھی ہے۔ اس سے مقصود یہ تھا کہ مسلمانوں کو صرف اوپر کے عہدے مسلمانوں کے لئے بند تھے۔ اس سے مقصود یہ تھا کہ مسلمانوں کو صرف انگریزوں کی نوکری کرنا ہی آئے۔ حکومت کرنے کا سلقہ نہ آئے۔ اپنے افسر کے سامنے ہاتھ جوڑ کر کھڑے رہیں، جو تھم ملے، یس سر (Yes Sir) کہہ کر اس کی باآ وری کریں۔

### عيسائيت اور ہندومت کی تبليغ:

اس کے علاوہ انگریزوں نے ایک اور کام بڑے پیانے پر کیا، وہ یہ کہ عیسائی مشنریوں کوعیسائیت کی تبلیغ پر لگایا چونکہ اس وقت مسلمان ناداری کا شکار ہور ہے سے حکومت ان کے ہاتھوں سے چھن چکی تھی۔ جس کی وجہ سے مسلمانوں میں غربت اور افلاس پھیل رہا تھا۔ سرکاری زبان انگریزی بننے کے بعد اچھے پڑھے لکھے مسلمان جواعلی اعلیٰ عہدوں پر فائز تھے، جابل قرار پائے تھے اور ملازمت نہ ہونے کی وجہ سے انہیں بھی مالی پریشانی کا سامنا تھا۔ اس حالت میں عیسائی مشنریوں نے اپنا کام شروع کیا اور مسلمانوں کو مرتد بنانے کی بڑے پیانے پرکوششیں کی گئیں۔ ادھر ہندوؤں نے ایا اور مسلمانوں کو مرتد بنانے کی بڑے پیانے پرکوششیں کی گئیں۔ ادھر ہندوؤں نے انگریزوں کے ساتھ گھ جوڑ کر کے اپنے ندہب کی تبلیغ کے لئے '' سدھی تحریک' چلا اگریزوں کے ساتھ گھ جوڑ کر کے اپنے ندہب کی تبلیغ کے لئے '' سدھی تحریک' چلا دالی جس کے ذریعے غریب اور پسماندہ علاقوں کے مسلمانوں کو ہندو بنایا جانے لگا۔

#### اندلس کے حالات پیدا ہونے کا اندیشہ:

اس صورتحال میں مسلمان سخت ترین خطرے میں پڑ گئے تھے اور قوی اندیشہ

ہوگیا تھا کہ کہیں یہاں بھی وہی داستان نہ دہرا دی جائے جو آج سے پانچ سو سالہ اقتدار چھن پہلے اسین (اندلس) میں دہرائی گئی تھی کہ وہاں مسلمانوں کا آٹھ سو سالہ اقتدار چھن گیا اور پھروہاں کسی ایک کلے والے کو زندہ نہیں جھوڑا گیا، یا تو مسلمانوں کو تل کیا گیا، یا پچھ لوگ مراکش وغیرہ کی طرف بھاگ کر پناہ گزین ہوگئے۔ اس کے علاوہ اس زمانہ میں امریکہ نیا نیا دریافت ہوا تھا اور وہ نئی دنیا کہلاتا تھا۔ وہاں پر ایسے لوگوں کی ضرورت تھی جو اس زمین کو آباد کریں تو اس مقصد کیلئے اسین (اندلس) کے بہت کی ضرورت تھی جو اس زمین کو آباد کریں تو اس مقصد کیلئے اسین (اندلس) کے بہت سے مسلمانوں کو جہازوں میں بھر بھر امریکہ پہنچایا گیا اور جو باقی نے گئے انہیں عیسائی بنادیا گیا۔ وہاں کوئی مسلمان باتی نہیں بیا اور کوئی مسجدوہاں باتی نہیں جھوڑی گئی۔

#### اندلس کے موجودہ مذہبی حالات:

چار پانچ سال پہلے کاواقعہ ہے کہ ہم لوگ اپین گئے۔ ہم فرانس سے اپین کے ایک کنارے میں داخل ہوئے اور دوسرے کنارے تک سفر کیا۔ بائی روڈ (زمین) سفر کیا۔ کئی روز تک سفر کرتے ہے۔ رات کو جب تھک سفر کیا۔ کئی روز تک سفر کرتے ہے۔ رات کو جب تھک جاتے تو کہیں دو تین گھنٹے کیلئے آ رام کر لیتے۔ راستہ میں جوشہر یاجو چھوٹی یا بڑی بستی آتی تو سب سے پہلے جو چیز نظر آتی وہ مسجد کامینارہ ہوتا تھا۔ اسے دکھ کرخوشی ہوتی کہ یہ مسجد ہوگی۔ یہاں جا کرنماز پڑھیں گے۔ وہاں چہنچے تو معلوم ہوتا کہ اسے چرچ بنا دیا گیا ہے۔

### نماز برطضنے کی دفت:

دنیا کے کسی ملک میں ہمیں نماز پڑھنے کیلئے اتن دشواری پیش نہیں آئی۔ ایک مرتبہ غرناطہ میں ہمارے لئے عشاء کی نماز پڑھنا مصیبت بن گیا۔ وضو کرنے اور نماز بڑھنے کے لئے کوئی جگہ نہیں مل رہی تھی۔ بہت پریٹانی کاسامناتھا۔ ایک ریسٹورنٹ میں اس خیال سے داخل ہوئے کہ کچھ جائے پی لیس گے اور اس بہانے وضو کرنیکی جگہ مل جائیگی۔لیکن جائے پی کر جب وضو کرنے کیلئے گئے تو وہاں ایک آدمی کھڑا ہوا تھا۔ اس نے کہا کہ یہاں وضو کرنے کی اجازت نہیں۔

قرطبہ کی جامع مسجد میں لمبا سفر کرکے یہ شوق لے کر پہنچ کہ یہاں پر صدیوں تک بڑے درجے کے علماء اولیاء اللہ اور محدثین نے نمازیں پڑھی ہیں۔ جامع قرطبہ اسلام کامشہور مرکز تھا۔ مسجد کے قریب پہنچ تو پتہ چلا کہ اندر جانے کے لئے کلٹ خرید ناضروری ہے۔ ٹکٹ لے کر اندر پہنچ تو دیکھا کہ اس کے بہت سے حصوں میں چرچ بنا ہوا ہے اور دوسر ہے بعض حصول میں بھی مختلف چیزیں بی ہوئی ہیں البتہ محراب اور اس کے اردگرد تقریباً دی بارہ فٹ کی جگہ پر قالین ڈالا ہوا ہے۔ اس کے گرد زنجر گی ہوئی ہے۔ یہ اس بات کی علامت کے طور پر کہ یہ بھی مسجد تھی۔ ہم نے گرد زنجر گی ہوئی ہے۔ یہ اس بات کی علامت کے طور پر کہ یہ بھی مسجد تھی۔ ہم نے اس جگہ پر نماز پڑھنے کی کوشش کی تو وہاں بھی نماز پڑھنے کی اجازت نہیں دی گئی۔

 ایک نے کہا کہ فلاں جگہ میرے دوست کا گھر ہے۔ آب اس کے گھر میں نماز بڑھ سکتے ہیں۔ میں آپ کو لیے جتا ہوں۔ ہم نے کہا اس ریسٹورنٹ والے سے اجازت ولوا دوہم جائے بھی پی لیں گے۔ اس نے کہا کہ بینماز نہیں بڑھنے دیں گے۔

ہم نے سوچا کہ نجانے یہ ہمیں کہاں لے جائےگا۔ ہمیں کوئی دھوکہ نہ دے دے۔ قریب میں ایک اورریسٹورنٹ نظر آیا۔ ہم اس میں داخل ہوئے۔ اسے چائے کا آرڈر دیا۔ ہم آٹھ دس آ دمی تھے۔ ہم نے سوچا کہ اجازت لینے کی ضرورت نہیں۔ جن ساتھیوں کا وضو تھا انہوں نے اس ریسٹورنٹ کے فٹ پاتھ پرنماز پڑھ کی اور جن کا وضونہیں تھا انہوں نے ایک ایک دو دو کر کے شل خانے میں جاکر وضو کیااور نماز پڑھی۔ جب ہم نماز پڑھ رہے تھے تو بستی کے لوگ جمع ہوکر آگئے اور ہمیں چرت سے دیکھنے گئے۔

غرناطہ میں مسلمان دورکی ایک مشہور یادگار''الحمراء' کے نام سے ایک محل ہے۔ اسے دیکھنے کیلئے وہاں بہنچ تو نماز کا وقت ہوگیا۔ تو وہاں جب ہم نماز با جماعت پڑھنے لگے تو مختلف ملکوں سے آئے ہوئے انگریز سیاح ہمارے گرد جمع ہوگئے۔ ہمارے فوٹو اتارنے اور مووی بنانے لگے۔

#### دارالعلوم د بو بند كبول قائم كيا كيا؟:

یہ اپین کے موجودہ حالات کا مختم جائزہ ہے۔ ہمارے بزرگوں نے اپنی فراست کی بنیاد پراس خطرے کو بھانپ لیا۔ اس لئے انہوں نے بیکام کیا کہ سیاست سے بالکل کنارہ کش ہوکر اپنی مساجد اور خانقا ہوں کی حفاظت کی اور مولانا محمد قاسم نانوتوی رحمہ اللہ نے دارالعلوم دیو بند کی بنیاد رکھی۔ یہ بنیاد کسمپری اور ناداری کے عالم میں رکھی گئی۔ انار کے ایک درخت کے نیجے ایک استاد اور ایک شاگرد کے ساتھ

دارالعلوم دیو بند کا آغاز ہوا۔ استاد کا نام بھی محمود اور شاگرد کا نام بھی محمود۔ شاگرد محمود بعد میں شیخ الہند بنا۔ وہ انار کا درخت آج بھی موجود ہے۔ میری بیدائش بھی وہیں کی ہے۔ میرا بچین بھی وہیں گذرا۔ وہاں ایک چھتے کی مسجد مشہور تھی۔ وہ مسجد بھی ابھی تک موجود ہے۔

دارالعلوم دیو بند کی بنیاد رکھنے کا مقصد یہ تھا کہ اگر چہ اب ہماری حکومت نہیں رہی، کبھی تو ہندوستان آزاد ہوگا۔ اس عرصے میں ہمارے اسلامی علوم محفوظ رہ جا کیں۔ اللہ تعالیٰ کے فضل وکرم سے اس دارالعلوم کی برکت سے ہندوستان میں مسلمان اقلیت اپنے دین کو بچانے میں کامیاب ہوگئے۔ اگر دارالعلوم دیو بندکی خدمات نہ ہوتیں اور وہاں دین محفوظ نہ ہوتا تو پاکستان بننے کا سوال ہی پیدائہیں ہوتا تھا۔ پاکستان تو اس بنیاد پر بنایا گیا کہ ان علاقوں میں مسلمانوں کی اکثریت ہے لیکن دارالعلوم کی کوششیں نہ ہوتیں تو مسلمانوں کی اکثریت باتی نہ رہتی۔ اس عرصے میں دارالعلوم کی کوششیں نہ ہوتیں تو مسلمانوں کی اکثریت باتی نہ رہتی۔ اس عرصے میں مسلمانوں کو تابہ کردیا جاتا۔ پاکستان کا وجود دارالعلوم دیو بند کا فیض ہے۔

#### على كره يونيورشي بنانے كا مقصد؟:

دارالعلوم دیو بند کے بالقابل علی گڑھ میں سرسید احمد خان نے ایک تعلیمی ادارہ قائم کیا۔ ان کے بیش نظریہ تھا کہ مسلمانوں کی دنیا کی حفاظت ہوجائے۔ معاشی میدان میں انہیں سرکاری ملازمتیں مل سکیں اور اگر بھی سیاست میں موقع ملے تو اس میں حصہ لے سکیں۔

اس ادارے میں وہی علوم پڑھائے جاتے تھے جو انگریزوں کے ذریعے آئے تھے۔ فرق صرف میہ تھا کہ بیدادارہ مسلمانوں کے تحت تھا اور دوسرے ادارے آئے تھے۔ فرق صرف میہ تھا کہ بیدادارہ مسلمانوں کے تحت تھا اور دوسرے ادارے انگریزوں کے ماتحت تھے۔ ایک خاص بات میہ ہے کہ مولانا محمد قاسم نانوتوی رحمہ اللہ

اور سرسید احمد خان ایک استاذ کے شاگر دہیں لیکن مولانا قاسم نانوتوی نے دارالعلوم دیو بند قائم کیا اور سرسید احمد نے علی گڑھ قائم کیا۔

#### سرسید کی ذہنی مرعوبیت

سرسیداحد خان پرانگریزوں کی مرعوبیت سوار ہوگی اور ان کے دماغ میں یہ بات بیٹھ گئ تھی کہ مسلمانوں کی ترقی اگر ہوسکتی ہے تو صرف انگریزوں کی نوکری جا کری کے ذریعے ہوسکتی ہے اور یہ بات بھی ذہن میں آگئ تھی کہ انگریز جو بات سوچتا ہے، وہ صحیح ہوتی ہے، اس کے خلاف جو بات ہوتی ہے، وہ غلط ہوتی ہے۔ اس ذہن کی وجہ سے انہوں نے قرآن مجید کی جو تفسیر لکھی، اس میں تحریفات کیں، مجزات اور جیت صدیث کا تقریباً انکار کردیا، جہاد اقدامی کا انکار کرکے اسے صرف دفاعی حدتک تشکیم کیا۔ جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ اس ادارے سے تیار ہونے والی نسل ذہنی طور پر انگریزوں سے مرعوب تھی۔ آزاد ذہنیت نہیں تھی اور نہ ہی اس کے اندر آزاد قوم کی رہنمائی کرنے کی صلاحیت تھی۔

#### دارالعلوم د ہو بند میں تیار ہونے والا ذہن

اس کے برعکس دارالعلوم دیو بند والوں نے سوچا کہ اگر دنیا ہمیں نہیں ملتی تو کوئی بات نہیں۔ ہم فقر وفاقہ کرکے اور روکھا سوکھا کھا کر گذارا کرلیں گے۔ تنگ وتاریک حجروں میں زندگی گذار لیں گے لیکن اگریز کی غلامی کرنے اور اپنے دین میں ترمیم کرنے کے لئے ہم تیار نہیں اور اپنی قوم کو مرعوب بنانے کے لئے ہم تیار نہیں۔ اور دارالعلوم اپنے اس مقصد میں پوری طرح کامیاب ہوا۔ آج تک انگریزوں اور یور پی لوگوں کی مرعوبیت ہمارے دینی مدارس میں نہیں آسکی۔ ابھی ماضی قریب میں بور پی لوگوں کی مرعوبیت ہمارے دینی مدارس میں نہیں آسکی۔ ابھی ماضی قریب میں

جب افغانستان پر امریکی حملے ہوئے تو بیاء ہی تھے۔ جنہوں نے سینہ تان کر کہا کہ امریکی طاعون کے خلاف جہاد ضروری ہے اور ان کے مقابلے میں ہر شخص پر اس کی قدرت کے بقدر طالبان کی جمایت فرض ہے۔ یہ اس ذہن کی پیداوار تھی جو دیو بند میں تیار نہیں ہوا۔

#### سرسید کامعجزات سے انکار

علی گڑھ میں یہ ذہن تیار ہوا کہ انگریزوں کی ہر بات صحیح ہے مثلًا اس زمانے میں انگریزوں نے کہا کہ یہ جو مجزات کی باتیں کی جاتی ہے۔ یہ دیو مالائی قسم کی باتیں ہیں، جو سمجھ میں آنے والی نہیں، مسلمان کیسی پرانی اور دقیا نوسی باتیں کرتے ہیں۔ تو سرسید احمد خان نے اپنی تفسیر میں مجزات کی الیی تعبیر کی کہ وہ مجزہ ہی نہ رہے۔ مثلًا قرآن مجید میں حضرت موئ علیہ السلام کا یہ مجزہ بیان کیا گیا کہ جب وادی تیہ میں بانی کی قلت کا مسئلہ ہیش آیا اور موئ علیہ السلام نے اللہ تعالی سے پانی کی درخواست کی تو اللہ تعالی نے حکم دیا کہ:

﴿ فَاضُرِ بُ بِعصَاكَ الْحَجَر ﴾ " وأي ايناعصا يقرير ماريخ" .

جب آپ نے اللہ کے تھم سے اپنا عصا پھر پر مارا تو وہاں سے پانی کے بارہ چشتے پھوٹ پڑے۔موئ علیہ السلام کے ساتھ بارہ قبائل تھے گویا ہر قبیلے کے لئے ایک الگ چشمہ اللہ تعالیٰ نے بیدا فرمادیا۔

قرآن مجید نے حضرت موی علیہ السلام کا بیظیم الثان مجمزہ کی مقامات پر ذکر کیالیکن سرسید احمد خان نے اس میں بیتاویل کی کہ'' فَ اصْرِبُ بعَصَاك الحجر" کا مطلب ہے کہ'' اپنی لائھی ٹیک کر پہاڑ پر چڑھ جا'' چنانچہ موسیٰ علیہ السلام پہاڑ پر کا مطلب ہے کہ'' اپنی لائھی ٹیک کر پہاڑ پر چڑھ جا'' چنانچہ موسیٰ علیہ السلام پہاڑ پر

چڑھ گئے۔ وہاں بارہ چشمے پہلے سے موجود تھے جو پستی پر ہونے کی وجہ سے نظر نہیں آرہے تھے اوپر چڑھنے کے بعد وہ نظر آنے لگے تو اللہ تعالیٰ نے اس طرح موسیٰ علیہ السلام کی مدد کی۔ خلاصہ یہ کہ یہ مجزہ نہیں بلکہ یہ ایک واقعہ تھا جس کاعلم موسیٰ کونہیں تھا۔ انہیں بتانے کیلئے بہاڑ پر چڑھایا گیا۔

#### اقدامی جهاد کا انکار:

کھراء کی جنگ آزادی کے بعد اگریزوں کو اس بات کا خدشہ تھا کہ کہیں یہاں کے مسلمان دوبارہ علم جہاد بلند نہ کریں تو اس وقت وہ ذہن جوسرسید احمد کے محتب میں تیار ہور ہا تھا۔ اس نے بیہ بات چلائی کہ اسلام میں جسے جہاد کہا جاتا ہے۔ یہ وہ نہیں جس سے آپ کو خدشہ ہے بلکہ اسلام میں صرف دفاعی جہاد ہے یعنی اگر کوئی قوم تم پر حملہ آور ہوجائے تو تم اس کا مقابلہ طاقت سے کر سکتے ہولیکن اس بات کی اجازت نہیں کہ کسی سے لڑائی میں ابتداء کی جائے۔

حالانکہ یہ بات بھی بالک غلط ہے۔ شریعت میں دفائی اور اقدامی دونوں قتم کے جہاد ہیں۔ البتہ حملہ کرنے کے لئے کچھ شرائط ہیں۔ ان شرائط وقیود کے ساتھ اقدامی جہاد بھی مشروع ہے مثلاً کسی ملک کے بارے میں اندیشہ ہوکہ وہ ہمارے لئے خطرہ بن جائے گا کہ اس نے ابھی تک حملہ تو نہیں کیا لیکن وہ حملے کی تیاریوں میں مصروف ہے تو ایسی صورت میں اس ملک پر ابتداء حملہ کیا جاسکتا ہے۔ غزوہ تبوک میں بہی ہوا تھا۔ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو اطلاع ملی کہ جزیرہ نماعرب کے قریب شام کے علاقے کا حکمران قیصر روم کے ساتھ مل کر جملے کی تیاری کر دہا ہے تو آپ نے جہاد کا اعلان عام کیا اور تمیں ہزار کا لشکر لے کر تبوک کے میدان میں تشریف لے جہاد کا اعلان عام کیا اور تمیں ہزار کا لشکر لے کر تبوک کے میدان میں تشریف لے

### ہمارے اکابر نے سکول کی تعلیم کی مخالفت کیوں کی ؟:

سرسید کے قائم کردہ سکول کی ایک خوبی ضرور تھی کہ وہ مسلمانوں کے زیرا تظام تھالیکن یہاں کا نظام تعلیم وہی تھا جو لارڈ میکا لے نے دیا تھا اور یہاں وہ سوچ تیار ہوئی جو ایک غلام قوم کی سوچ ہوا کرتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ہمارے اس زمانے کے بزرگوں نے سرکاری سکولوں میں بچوں کو بھیجنے کی مخالفت کی۔ ان کا خیال بی تھا کہ سکولوں میں جا کر عصری تعلیم تو حاصل ہوجائے گی اور ملاز متیں بھی مل سکتی ہیں لیکن اس سے دین چلے جانے کا اندیشہ ہے حالانکہ ایمان زیادہ قیمتی ہے۔

#### علماء وين كے خلاف جھوٹا برو يبكنٹره:

اس کی وجہ سے لوگوں نے جھوٹا پروپیگنڈہ یہ کیا کہ علاءِ دین عصری تعلیم کے خلاف ہیں۔ یہ بات بالکل غلط ہے۔ علاءِ دین نے دنیاوی علوم کی بھی مخالفت نہیں کی۔ وقت کے عصری علوم ہمارے مدارس میں پڑھائے جاتے تھے چنانچہ اس زمانے کی سائنس، فلنفہ علم ہیئت، علم فلکیات، علم طب، ہندسہ (انجینئر نگ) جغرافیہ وغیرہ تمام علوم پڑھائے جاتے تھے اور جب علاء تیار ہوتے تو یہ دیناوی علوم سے بھی اچھی واقفیت رکھنے والے ہوتے تھے۔ اگریز نے آکر سب سے پہلے سرکاری مدرسوں کو دینی علوم سے محروم کیا۔ مجبوراً علاء نے یہ فیصلہ کیا کہ اگر چہ اب ہم تمام عصری علوم نہیں پڑھا سکتے لیکن مسلمانوں کے زمانے کے عصری علوم اور دینی علوم پڑھا ئیں گے جنانچہ دارالعلوم دیوبند میں علم طب، علم فلکیات، جغرافی، الجراء، اقلیدس اور جیومیٹری وغیرہ جسے علوم پڑھائے جاتے تھے۔ یہ مسلمانوں کے وہ عصری علوم شے جب وغیرہ جسے علوم پڑھائے جاتے تھے۔ یہ مسلمانوں کے وہ عصری علوم شے جب وغیرہ جسے علوم پڑھائے جاتے تھے۔ یہ مسلمانوں کے وہ عصری علوم شے جب

# علماء کوعصری علوم سے محروم کرنے کی انگریزی سازش:

انگریزوں نے آنے کے بعد نے علوم حاصل کرنے کے لئے یہ پہرہ بھا دین دیا تھا کہ اس کے ساتھ ساتھ دین دیا تھا کہ اس کے لئے سب سے پہلے انگریزی سیھنا ہوگی اور اس کے ساتھ ساتھ دین سے عملی لاتعلقی تو کرنی ہی پڑیگی کیونکہ ان اداروں میں دین کا کوئی گذرنہیں۔ اس لئے علماء جدید عصری علوم کو حاصل نہ کرسکے۔

# قیام یا کتان کے بعد نے نظام تعلیم کی ضرورت:

پاکستان بنے کے بعد ضرورت اس بات کی تھی کہ ایک نیا نظام تعلیم قائم کیا جائے۔ جس میں موجودہ زمانے کے ترتی یافتہ تمام عصری علوم اور دینی علوم کی تعلیم دینی ماحول میں دینی تربیت کے ساتھ اعلی معیار پر دی جائے۔ لیکن برشمتی سے انگریز نے یہ اقتدار ان لوگوں کو نتقل کیا جو ان کے نظام تعلیم کے تربیت یافتہ تھے۔ وہ یوروکریی جنہوں نے عمر بحر نوکری چاکری کی تربیت حاصل کی تھی اور جن کے ذہنوں میں بیٹھا ہوا تھا کہ کامیابی اس میں ہے کہ انگریز کی ہر بات پر (Yes Sir) کہہ کر عمل کیا جائے، وہ یہاں منتقل ہوگئ اور اس نے نظام حکومت سنجالا۔ پاکستان بنانے والے لیڈر تو تھوڑے ہی عرصے میں رخصت ہوگئے۔ قائدا عظم بھی رخصت ہوگئے۔ قائدا عظم بھی رخصت ہوگئے۔ قائدا عظم بھی رخصت ہوگئے۔ قائدا عظم کھی خان بھی شہید کردیئے گئے۔ شخ الاسلام مولا نا شبیر احمد عثمانی رحمہ قائد ملت لیافت علی خان بھی شہید کردیئے گئے۔ شخ الاسلام مولا نا شبیر احمد عثمانی رحمہ اللہ بھی خان بھی شہید کردیئے گئے۔ شخ الاسلام مولا نا شبیر احمد عثمانی رحمہ اللہ بھی خان بھی شہید کردیئے گئے۔ شخ الاسلام مولا نا شبیر احمد عثمانی رحمہ اللہ بھی خان بھی شہید کردیئے گئے۔ شخ الاسلام مولا نا شبیر احمد عثمانی رحمہ اللہ بھی خان بھی شہید کردیئے گئے۔ شخ الاسلام مولا نا شبیر احمد عثمانی رحمہ اللہ بھی خان بھی شہید کردیئے گئے۔ شخ الاسلام مولا نا شبیر احمد عثمانی رحمہ اللہ بھی خان بھی شہید کردیئے گئے۔ شخ الاسلام مولا نا شبیر احمد عثمانی رحمہ اللہ بھی خان بھی شہید کردیئے گئے۔ شخ الاسلام مولا نا شبیر احمد عثمانی میں من میں دوروں کریں غالب آگئی۔

# نے نظام تعلیم کے لئے علماء کرام کی تجاویز اور کوشیں:

پاکتان بننے کے بعد حضرت والد صاحب انڈیا سے یہاں تشریف لائے۔

شخ السلام مولا نا شبیر احمد عثانی، مولا نا ظفر احمد عثانی، والد ما جد مفتی محمد شفیع صاحب اور دیگر علاء نے سرتوڑ کوشش کی کہ یہاں کا نظام تعلیم درست ہوجائے اور اس کے لئے یہ تجویز دی کہ ایسے تعلیمی ادارے قائم ہوں جس میں میٹرک تک دین اور دنیا کی تفریق نہ ہو۔ میٹرک کے بعد الگ الگ شعبے قائم کئے جائیں۔ ان میں کوئی انجنیئر بن ، کوئی مفسر ڈاکٹر بنے ، کوئی سائنس دان بن ، کوئی عالم دین بن ، کوئی محدث بن ، کوئی مفسر بن مجتمد بن غرضیکہ مختلف شعبوں میں ماہرین تیار ہوں۔ نظام تعلیم کی اصلاح کے لئے کئی کمیٹیاں اور کمیش تشکیل دیئے گئے اور ہمارے بزرگ ان میں شامل رہے اور کوشش بھی کرتے رہے۔

# دین مدارس قائم کرنے کی وجہ

لیکن ان تھک محنت کے بعد ہمارے بزرگوں نے محسوں کیا کہ انکا ارادہ نظام تعلیم میں تبدیلی لانے کا نہیں ہے تو مجبوراً انہوں نے وہی کام کیا جوانگریزوں کے دور حکومت میں مولانا محمد قاسم نانوتوی رحمہ اللہ نے کیا تھا کہ الگ سے دینی مدارس قائم کئے تاکہ ضروری عصری علوم کے ساتھ ساتھ اپنی نسلوں کو دینی علوم پڑھا کیں چنا نچہ الحمد لللہ بہت سے دینی مدارس میں آٹھویں جماعت تک اور بڑے بڑے مدارس میں میٹرک تک کی دینی اور دنیاوی تعلیم کیساں طور پر دی جارہی ہے۔ ہمارے ہاں میں میٹرک تک کی دینی اور دنیاوی تعلیم کیساں طور پر دی جارہی ہے۔ ہمارے ہاں اس وقت تک درس نظامی میں داخلہ نہیں ملتا جب تک طالبعلم کے اندر عصری علوم کے اعتبار سے میٹرک کی صلاحیت پیرا نہ ہوجائے۔

### دارالعلوم كراجي كا قيام:

والد صاحب اور ہم ١٩٣٨ء ميں پاکتان آ گئے۔ دو تين سال تو اسي کوشش

میں گذر گئے کہ نظام تعلیم میں تبدیلی آ جائے کیکن جب مایوی ہوئی تو والد صاحب نے ایک دینی مدرسہ قائم کرنے کا ارادہ کیا۔ اس زمانے میں پورے کراچی کے اندر دینی تعلیم کا کوئی مدرسہ نہیں تھا۔ صرف ایک چھوٹا سا مدرسہ '' کھڈہ'' میں تھا جو بہت پرانا چلا آ رہا تھا لیکن اب وہ بھی گمنام سا ہوگیا تھا۔ والد صاحب نے نا تک واڑہ کے محلے میں ایک مدرسہ قائم کیا۔

پاکتان بنے سے پہلے یہاں سکھ رہتے تھے۔ نا تک وارہ کا نام بھی ای مناسبت سے ہے۔ اس محلے میں سکھوں کے زمانے کے پرائمری سکول کی ایک عمارت تھی جو وزرات تعلیم کے کنٹرول میں تھی لیکن اس وقت ہندوستان سے آئے ہوئے مہاجرین قیام پذیر تھے۔ جب وہ عمارت خالی ہوئی تو والدصاحب رحمہ اللّٰہ نے کوشش کرکے اُسے دارالعلوم کے لئے حاصل کرلیا۔ دو تین کمروں اور چھوٹے سے صحن پر مشتمل یہ ایک چھوٹی سی عمارت تھی۔ وہاں دار العلوم قائم ہوا۔

### دارالعلوم کی سب سے پہلی جماعت:

اور اس سال سب سے پہلی جماعت جو دارالعلوم کراچی میں تعلیم کے لئے داخل ہوئی ، اس میں الجمدللہ میں اور میر ہے بھائی مولا نا محرتقی عثانی صاحب بھی شامل سے سے ۔ اس سال میں درجہ حفظ سے فارغ ہوا تھا اور پہلی تراوی سائی تھی ۔ ہمیں بھی فکر تھی کہ اب ہم کیا پڑھیں گے۔ اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم سے دارالعلوم کراچی کی بنیاد رکھی گئی جس سے ہماراتعلیمی سلسلہ بھی برقر ار رہا۔ ہماری رہائش شہر میں برنس روڈ کے پاس تھی ۔ روزانہ آنا جانا ہوتا تھا۔

# طلبه كا ججوم اور جكه كالمم يره جانا:

جیسے ہی بیہ مدرسہ قائم ہوا تو مشرقی ومغربی پاکستان کے تمام صوبوں بلکہ

دوسرے ملکوں سے بھی جوق درجوق طلبہ آنا شروع ہو گئے کیونکہ اس وقت مدارس کے اعتبار سے بورے ملک کی کیفیت بیتھی کہ ایک مدرسہ ملتان میں تھا۔ ایک مدرسہ لا ہور میں تھا۔ ایک مدرسہ اکوڑہ خٹک میں تھا۔ اور شاید چھوٹے چھوٹے دو جارمدرسے اور ہوں گے۔ ہوں گے۔

طلبہ کی کثرت کی وجہ ہے یہ جگہ تنگ پڑگئی۔ اب اس بات کی ضرورت محسوں ہوئی کہ کوئی کشادہ حاصل کر کے وہاں دارالعلوم منتقل کیا جائے کیونکہ اس مدرسہ میں بہت تنگی تھی طلبہ جہال پڑھتے تھے۔ انہیں کمروں میں ان کے بستر لگے ہوتے تھے۔ صبح کو اٹھتے تو بستر لیسٹ کر رکھ دیتے۔ یہ درسگاہ بن جاتی۔ سبق ختم ہونے کے بعد دو پہر یا رات کو لیٹنے کا وقت ہوتا تو بستر بچھا دیتے، یہ سونے کے کمرے بن حاتے۔

#### دارالعلوم کے لئے بڑے میدان کا حصول (علامہ عثانی کی یادگار کے طور بر):

شخ الإسلام علامہ شہیر احمد عثانی رحمہ اللہ کی وفات کے بعد جہاں انکامزار بنایا گیا۔ وہ ایک بہت بڑا میدان تھا۔ ہم بجین میں جب حضرت کے ہاں جاتے توا ن کے نواسوں کے ساتھ مل کر اس میدان میں کھیلا کرتے تھے۔ یہ میدان خالی پڑا تھا۔ حضرت والدصاحب نے یہ خواہش ظاہر کی کہ علامہ شبیراحمد عثانی رحمہ اللہ علیہ اتن بڑی شخصیت تھے، حکومت نے ان کے لئے کوئی یادگار قائم نہ کی، ہم کوشش کر کے وہ میدان حاصل کرلیں اور اس میں علامہ عثانی کی یادگار کے طور پر بڑا دارالعلوم قائم کریں۔ اس مقصد کے لئے والدصاحب نے کوشش کی اور بالآخر یہ میدان مل گیا۔ کریں۔ اس مقصد کے لئے والدصاحب نے کوشش کی اور بالآخر یہ میدان مل گیا۔ یہ وہی جہاں آج اسلامیہ کالج (کراچی) بنایا ہوا ہے۔ وہاں دارالعلوم کے لئے نقشہ منظور کرایا گیا۔ اس میدان کے اندر علامہ عثانی رحمہ اللہ کی املیہ اور ان کے دو

بھائیوں کے لئے چھ چھ سوگز کے بلاٹ مالکانہ حقوق کے ساتھ منظور کرائے گئے۔ بیہ سبب کچھ مشوروں سے ہوا۔ علامہ شبیراحمد عثانی کے بھائی بھی اس مشورہ میں شریک تھا۔

### مدرسه كاسنك بنياد اور علامه عثاني كي امليه كي مخالفت:

والد صاحب رحمہ اللہ علیہ نے اس مدرسہ کا سنگِ بنیاد رکھنے لئے تین روزہ کا نفرنس اس میدان میں منعقد کرنے کا فیصلہ کیا۔ اس میں مشرقی ومغربی پاکستان اور ہندوستان کے بڑے بڑے علماء اور اکابر کو دعوت دی گئی۔ دارالعلوم کے طلبہ اور اسا تذہ نے اس میدان میں اپناکیمپ ڈالا ہوا تھا اور دن رات ہم اس کی تیاریوں میں گئے ہوئے تھے۔

بالآخر کانفرنس شروع ہوگئ۔ بنیادیں بھی کھد گئیں۔ ان میں روڑی بھی ڈال دی گئی اور بزرگوں نے اپنے ہاتھوں سے اس کا سنگ بنیاد بھی رکھ دیا، کانفرنس کے ایک روز اچا تک یہ ہوا کہ ایک طرف کچھلوگ جمع تھے۔ ان میں اخباری نمائندے بھی شامل تھے۔ وہ تصویریں اتارہے تھے۔ پنہ کرنے پرمعلوم ہوا کہ ایک سیاسی لیڈر علامہ عثانی کے نام عثانی کی اہلیہ صلابہ کو بہلا کر یہاں لے آیا، ان سے کہا کہ دیکھئے علامہ عثانی کے نام پر انہوں نے اس میدان پر قبضہ کرلیا ہے۔ لہذا آپ اس کی مخالفت سیجئے۔ وہ اس لئے آئی تھیں۔ اخبار میں اگلے دن یہ ساری تصویریں اور خبریں لگ گئیں۔

#### والد صاحب كا وبال دارالعلوم قائم كرنے سے انكار:

والد صاحب رحمہ اللہ کو اس کا بڑاغم ہوا۔ آپ علامہ عثانی کی اہلیہ کے پاس تشریف لے گئے۔ میں بھی ساتھ تھا۔ والد صاحب نے اپنی ٹوپی ان کے قدموں میں ڈال دی۔ (علامہ عثانی والد صاحب کے قریبی رشتہ دار بھی تھے بزرگ بھی تھے اور استاذ بھی تھے) والد صاحب نے ان سے کہا کہ اگر آپ راضی نہیں ہوگی تو میں یہاں دارالعلوم نہیں بناؤں گا۔ یہ شخص آپ کو بہکارہا ہے۔ آپ اس کی باتوں میں نہ آ کیں۔ علامہ عثانی کے نام ہی پرتو یہ سارا دارالعلوم قائم ہوا ہے۔ مگر وہ خاتون تھیں۔ عورت زاد تھیں۔ علامہ عثانی اس سیاسی لیڈر کے ہاں رہتے تھے۔ ان کی وفات کے بعد یہ بھی وہاں رہتی تھیں۔ یہ اس کے بہکاوے میں آپکی تھیں۔ والد صاحب کے بعد یہ بھی وہاں رہتی تھیں۔ یہ اس کے بہکاوے میں آپکی تھیں۔ والد صاحب کی بات مانے سے انکار کردیا۔ اس حال میں تین دن گذر گئے۔ تیسرے روز والد صاحب کی بات مانے میں انکار کردیا۔ اس حال میں تین دن گذر گئے۔ تیسرے روز والد صاحب نے اس جلسہ میں اعلان کیا کہ جب تک علامہ عثانی کی اہلیہ صاحب راضی نہیں ہوں گی، جلسہ میں اعلان کیا کہ جب تک علامہ عثانی کی اہلیہ صاحب راضی نہیں ہوں گی، علیں یہاں دارالعلوم نہیں بناؤں گا۔

### ا نكار كى وجه:

دارالعلوم کے تمام اساتذہ وطلبہ اور دور دراز سے آنے والے اکابر اور علاء حیرت میں پڑگئے۔ جن طلبہ اور اساتذہ نے دن رات لگ کر اس انظام کو سنجالا تھا۔ وہ دھاڑیں مار مار کر رونے گئے۔ لوگوں نے بہت اصرار کیا لیکن آپ نے انکار فرمایا۔ اس زمانے میں کراچی کا چیف کمشنر ابوطالب نقوی تھا۔ یہ شیعہ تھا۔ یہ بڑا مضبوط اور سخت گیر مخص تھا۔ اس نے اپ ہاتھ سے ایک خط والد صاحب کی طرف لکھ مضبوط اور سخت گیر مخص تھا۔ اس نے اپ ہاتھ سے ایک خط والد صاحب کی طرف لکھ کر بھیجا کہ مجھے پت چلا ہے کہ بچھلوگ آپ کی مخالفت کررہے ہیں۔ قانون کی پوری طاقت آپ کے ساتھ ہے کیونکہ آپ نے زمین کا با قاعدہ اللہ منٹ کرایا ہے اور طاقت آپ کو روک نہیں سکتی۔ اس کے نقشے پاس کرائے ہیں۔ آپ تھیر کرائیں ، کوئی طاقت آپ کو روک نہیں سکتی۔ والد صاحب اس کے باوجود بھی دارالعلوم کی تعمیر پر آمادہ نہ ہوئے اور وجہ یہ بتلائی کہ والد صاحب اس کے باوجود بھی دارالعلوم کی تعمیر پر آمادہ نہ ہوئے اور وجہ یہ بتلائی کہ

دارالعلوم بنانا فرض عین نہیں ہے جبکہ مسلمانوں کو خلفشار سے بچانا فرض عین ہے۔
علامہ عثانی کی اہلیہ صاحبہ اگر مطمئن نہیں ہونگی تو پچھ لوگ میرا ساتھ دیں گے اور پچھ
لوگ ان کاساتھ دیں گے جس سے مسلمانوں میں خلفشار بیدا ہوگا۔ میں امت کو خلفشار میں نہیں ڈالنا جا ہتا۔

#### دارالعلوم کے لئے موجودہ زمین کا ملنا:

ایک دو مہینے گذرے تھے کہ اللہ تعالیٰ نے یہ زمین دارالعلوم کے لئے دے دی، جنوبی افریقہ کا ایک تاجر اس پوری زمین کا مالک تھا۔ یہ پورا علاقہ ریگتان تھا۔ یہاں سے سات میل دور تک زندگی کے کوئی آ ٹارنہیں تھے۔ نہ کوئی سڑک تھی نہ آ بادی، نہ بجلی، نہ پانی نہ گیس اور نہ کوئی سہولت۔ یہاں سے کلفٹن تک درمیان میں کوئی آ ڑنہیں تھی، صرف ریت کے ٹیلے تھے۔

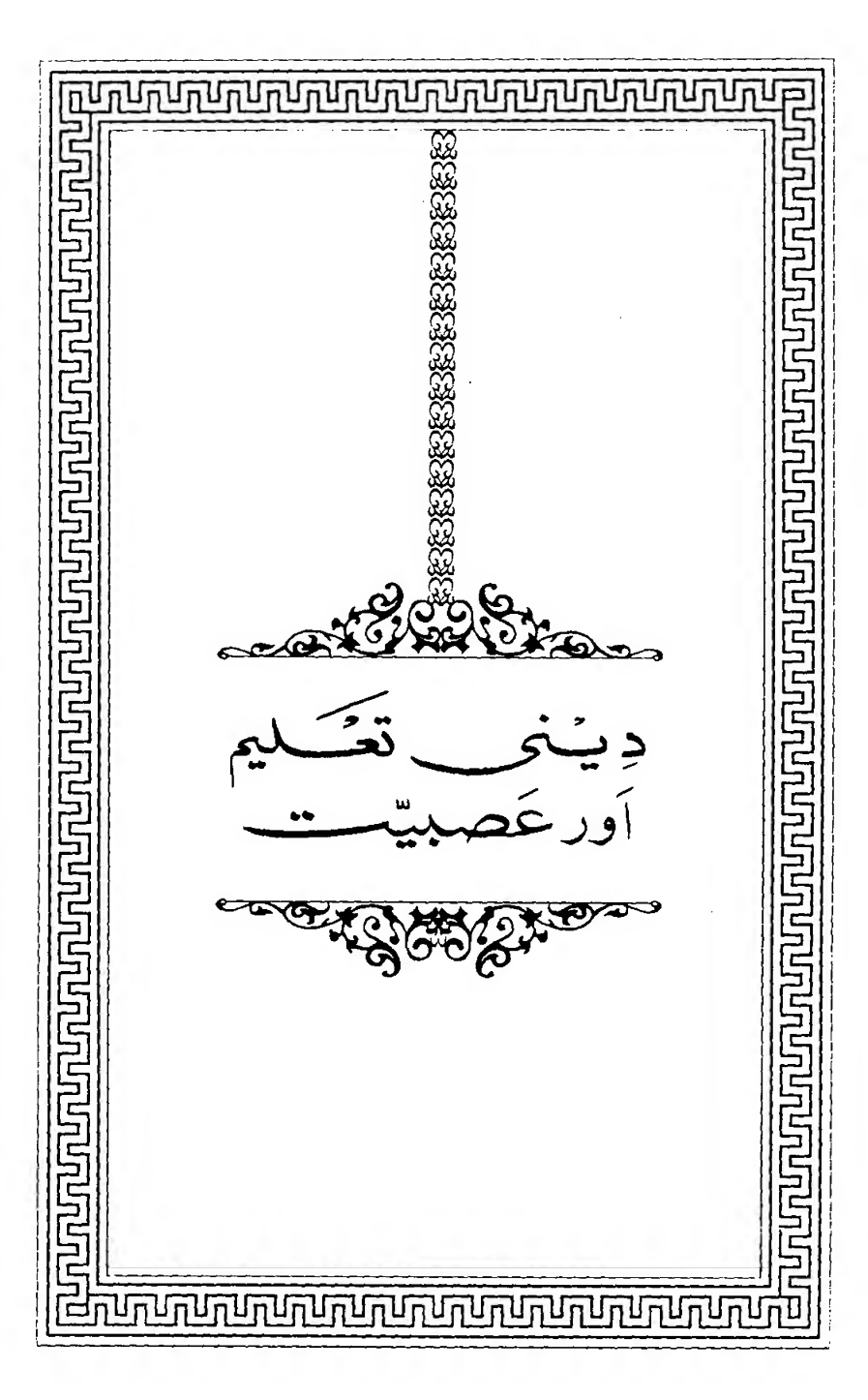
والد صاحب رحمہ اللہ کو تر دّ د ہوا کہ اگر اس ریگستان میں جاکر میں طلبہ کو دُال دول تو یہ زندہ کیسے رہیں گے۔ گر احباب نے کہا کہ آپ زمین قبول فرمالیں، تقمیر ہم کرائیں گے، جب تقمیر ہوجائے گی تو پھر آپ منتقل ہوجائیں۔ والد صاحب آ مادہ ہوگئے۔

### دارالعلوم کی ابتدائی اورموجودہ حالت

دارالعلوم ۱۹۵۵ھ میں یہاں آیا۔ آج اسے اڑتالیس سال ہو چکے۔ ہم نے پانچ سال تک نا تک واڑہ میں تعلیم حاصل کی تھی۔ بقیہ تین سال یہاں پڑھا۔ یہاں کا حال یہ تھا کہ روزانہ دو تین طلبہ کو بچھو کا شتے تھے۔ ایک دوسانپ روزانہ نکلتے تھے۔ ایک دوسانپ روزانہ نکلتے تھے۔ گیدڑ کمروں میں گھس کرانکا کھانا کھا جاتے۔ طرح طرح کر پریشانیاں تھیں۔ اس

وقت تک قریب کوئی آبادی نہیں تھی لیکن دوسال کے بعد کورنگی کی آبادی شروع ہوگئ اور پھر رفتہ رفتہ آبادی بردھتی رہی اور دارالعلوم بھی ترقی کرتا رہا۔ یہان تک کہ آج دارالعلوم اس حالت میں پہنچا ہے جو آپ دیکھ رہے ہیں۔ یہ اللہ رب العزت کا فضل وکرم ہے۔ اللہ تعالیٰ اسے قیامت تک کیلئے صدقہ جاریہ بنائے۔ (آمین)

وآخردعوانا أن الحمدلله رب العالمين



﴿ جمله حقوق بحق نا تنرم حفوظ بین ﴾ موضوع دین تعلیم اور عصبیت مقرر محفرت مولا نامفتی محمد رفیع عثانی مدخله با مهتمام محمد ناظم اشرف

# وین تعلیم اور عصبیت

#### خطبهمسنونه

الحمدالله الحمدالله نحمده ونستعينه ونستغفره و نؤمن به ونتوكل عليه ونعوذ بالله من شرور انفسنا ومن سيئات اعمالنا، من يهده الله فلا مضل له و من يُضلل فلا هادى له ونشهدان لا اله الا الله وحده لاشريك له ونشهدان سيدنا ومولانامحمد اعبده ورسوله صلى الله تعالى عليه وعلى آله وصحبه اجمعين وسلم تسليماكثيرا كثيرا

أمابعير

ف اعوذ بالله من الشطين الرجيم ط بسم الله الرحمن الرحيم الله الرحيم الرحيم الله الرحيم الله الرحيم المُؤمِنِينَ إِذْ بَعَتَ فِيهُمُ رَسُولًا مِنُ لَـ اللهُ عَلَى المُؤمِنِينَ إِذْ بَعَتَ فِيهُمُ رَسُولًا مِنُ

أَنُهُ فُسِهِمُ يَتُلُوُ عَلَيُهِمُ آيَاتِهِ وَيُزَكِيهِمُ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَٰبَ وَالْحِكُمَةَ وَإِنْ كَا نُوا مِنُ قَبُلُ لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ٥ وَالْحِكُمَةَ وَإِنْ كَا نُوا مِنُ قَبُلُ لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ٥ (آلِعُران:١٦٣)

بزرگان محترم، حضرات علائے کرام، محترم اساتذہ اور عزیز طلبہ!

حیدر آباد میں میری حاضری اس مرتبہ سالہا سال کے بعد ہوئی ہے اپنے والد ماجد مفتی اعظم پاکستان حضرت مولانا مفتی محد شفیع صاحب رحمة اللہ علیہ کے ساتھ اپنی طالب علمی کے زمانہ میں اور لڑکین کے زمانہ میں بار ہا یہاں حاضری ہوئی۔ اس کے بعد آنا کم ہوا۔ بعض مرتبہ تورات کو آیا اور رات ہی کو واپس چلا گیا۔

۳۸ء میں ہم نے پہلی بار اس حیدر آباد کو دیکھا جب ہجرت کرکے پاکستان کہنچے تو پاکستان میں ہماری سب سے پہلی منزل یمی حیدر آباد تھی، یہاں ایک رات گذاری اور اس کے بعد کراچی جانا ہوا۔

# حبدر آباد سندھ سے قبی تعلق

حیدر آباد سے ذبنی قلبی وابسکی تو اور بھی پہلے سے تھی، پاکستان بننے سے پہلے جب تحریک پاکستان پورے عروج پرتھی تو یہاں کے بعض علاء کرام اور مشاکخ عظام نے جمعیت علائے اسلام کی ایک عظیم الشان کا نفرنس یہاں منعقد کی تھی۔ جمعیت علائے اسلام سے مراد وہ جمعیت ہے جس کو شخ الاسلام علامہ شبیر احمد صاحب عثانی رحمتہ اللہ علیہ نے قیام پاکستان سے پہلے قائم کیا تھا اور اس کا سب سے بہلامقصد پاکستان کے قیام کے لئے جدوجہد کرنا تھا، چنانچہ اس جمعیت علائے اسلام کی اس عظیم الشان کانفرنس کے لئے شخ الاسلام مفسر قرآن علامہ شبیر احمد عثانی رحمتہ اللہ علیہ کو مدعو کیا گیا اور انہی کی زیر صدارت یہ کانفرنس منعقد ہوئی تھی، لیکن ان

کی علالت کے باعث انہوں نے والد ماجد رحمتہ اللہ علیہ کو اپنا نائب بنا کر یہاں بھیجا اور والد صاحب کی صدارت میں یہ کانفرنس منعقد ہوئی یہ پاکتان بننے سے چھ ماہ قبل جنوری کے 196ء کا واقعہ ہے۔

یہاں جو خطبہ صدارت والد ماجد ؓ نے دیا تھا، بعد میں وہ کتابی شکل میں شائع ہوا، یہ خطبہ سیاسی مسائل پر دینی علوم کا بہت بڑا ذخیرہ ہے۔ بہر حال اس وقت سے حیدر آباد سے زہنی ولبی وابسگی تھی وہ ہمارے بجین کا دور تھا اور اس وقت ہم دیو بند میں مقیم تھے۔

قیام پاکتان کے بعد ۴۸ء میں یہاں آئے تو اس وقت کچھ مقامی مشاکخ اور علمائے کرام موجود تھے، جو کے بعد دیگرے اللہ کو پیارے ہوگئے، اس کے بعد وقا فو قا جب بھی یہاں آنا ہوا اور جب بھی حیدر آباد کے حالات اخبارات میں پڑھے یا لوگوں سے سنے، ایک کمک، ایک خلاء بڑی شدت سے محسوس ہوا۔ اور اس خلا کومحسوس کرتے کرتے۔ ۴۸ء سے لیکر اب یہ ۸۸ء شروع ہونیوالا ہے تقریباً ۴۸ سال کے اس پورے عرصہ میں وہ خلا بڑی شدت سے محسوس ہوتا رہا۔ قبل اس کے کہ میں اس خلا کا ذکر کروں ، ایک بات اور ذکر کروں۔

#### قیام پاکستان اور مدارس عربیه

جب پاکستان قائم ہوا تو برصغیر میں جتنے بڑے بڑے مدارس اور علوم کے مراکز تھے اور جو بڑی اہم علمی شخصیتیں تھیں، وہ تقریباً تمام ہی ہندوستان میں رہ گئیں۔ پاکستان میں کوئی قابل ذکر مدرسہ یا مرکزی نوعیت کی کوئی دینی درسگاہ موجود نہیں تھی، بالکل اسی طرح جب پاکستان بناہے تو تمام صنعتی کارخانے ہندوستان میں رہ گئے تھے، بہال کارخانے نہیں تھے۔ ہر چیز میں ہم دوسرے ممالک کے محتاج تھے۔ اسی وجہ سے یہاں کارخانے نہیں تھے۔ ہر چیز میں ہم دوسرے ممالک کے محتاج تھے۔ اسی وجہ سے

بہت سے اوگ نداق اڑاتے سے کہ نگا پاکتان ہے، بھوکاپاکتان ہے لیکن جس طریقے سے کارخانوں کی کی کواللہ جل شانہ نے پورا کیا اور صنعتی ترقی پاکتان نے کی، اور وہ خلا پر ہوا، جو قیام پاکستان کے وقت صنعتی میدان میں موجود تھا، اس طریقہ سے ایک خلا دینی حلقوں میں تھا، یہاں کوئی بڑا مدرسہ قابل ذکر موجود نہیں تھا۔ کراچی میں ایک خلا دینی حلقوں میں تھا، یہاں کوئی بڑا مدرسہ قابل ذکر موجود نہیں تھا۔ کراچی میں ایک پرانا مدرسہ تھا۔ مظہر العلوم کھڈہ، پورے پاکستان کی ضرورتوں کے لئے وہ کافی نہ تھا، اس ضرورت کو محسوں کرتے ہوئے ہمارے اکا برعلماء نے بڑے بڑے مدرسوں کی بنیادیں رکھیں اور بحد اللہ مدارس قائم ہوتے چلے گئے۔

لاہور میں حضرت مولانا مفتی محد حسن صاحب نے جامعہ اشر فیہ کی بنیاد رکھی۔ ماتان میں حضرت مولانا خیر محد صاحب نے خیر المدارس قائم فرمایا۔ کراچی میں میرے والد ماجد رحمتہ اللہ علیہ نے دارالعلوم کراچی قائم کیا۔ ٹنڈ والہیار میں حضرت مولانا اختام الحق تھا نوگ نے دارالعلوم الاسلامیہ کی بنیاد رکھی اور دیکھتے ہی دیکھتے ہی ویکھتے ہی ویکھتے ہی نورے ملک میں استے مدرسہ ہوگئے کہ الحمدللہ اب مدرسوں کی تعداد میں کوئی کی ملک میں نظر نہیں آتی۔ کراچی میں تو اب یہ حال ہے کہ محلّہ محلّہ میں مدرسہ ہے بلکہ میں کہتا ہوں اوراپنے والد ماجد سے ساتھا۔ اس لئے کہتا ہوں کہ کراچی میں درس نظامی کے مدرسے اتنی تعداد میں ہوگئے ہیں کہ اتنی ضرورت وہاں نہیں تھی۔

بلکہ زیادہ تعداد سے بینقصان ہوتا ہے کہ ہرمدرسہ کے الگ مصارف ہیں۔
ایک مدرسہ میں تین طالب علم لئے بیٹے ہیں۔ بعض اسا تذہ ان کے لئے چندہ کرتے پھررہے ہیں، دوسرے مدرسہ میں پانچ طالب علم بیٹے ہیں ان کے لئے چندہ ہورہا ہے، عمارتیں بن رہی ہیں، کراچی میں تومدرسول کی بیافراط ہے، پنجاب اور صوبہ سرحد میں بھی آپ جا تیں گے تو جھوٹے جھوٹے شہرول میں دو دو تین تین مذرسے آپ کو ملیس گے، بحداللہ بڑے بڑے مدرسے بھی ہیں۔

لیکن اللہ ہی کومعلوم ہے اس کا کیا سبب ہے کہ حیدر آباد میں مدرسوں کا جو خلا ۴۸ء میں تھا وہ آج تک اس طرح ہے، یہاں کوئی ایسا تعلیمی اور تربیتی ادارہ وجود میں نہیں آسکا جو اس شہر کی اور اس کے متعلقات کی دینی ضرورتوں کو پورا کر سکے ابھی تک کوئی قابل ذکر دارالافتاء بھی یہاں میرے علم میں نہیں ہے۔

اور علماء بید اہوتے ہیں مدرسوں سے، جب یہاں مدرسہ نہیں ہوگا تو علماء کیسے بیدا ہول گے؟ تو ۴۸ء سے بیدا کیک کسک محسوس ہوتی ہے اور ایک خلا نظر آتا ہے حیدر آباد میں، بیر بہت بڑی کمی ہے اور خطرناک کمی ہے۔

# دين اسلام أورعكم

وجہ اس کی بیہ ہے کہ ہمارا دین جوتاجدار عالم سرور کونین محمر مصطفے صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیں دیا، اس کی بنیادعلم پر ہے، اگر اس میں سے علم نکالا دیاجائے تو دین ختم ہوجائے۔ اس دین کا مدارعلم پر ہے، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے جو فرائض منصی قرآن کریم میں بیان کئے گئے ہیں وہ جارہیں، وہ فرائض اس آیت میں ارشاد فرمائے گئے ہیں جو میں نے ابھی عربی خطبہ میں پڑھی ہے۔

لقدمن الله على المؤمنين الله الله على بعثت كے چار مقاصد بيان فرمائے گئے ہيں۔ پہلا ہے كہ يتلو عليهم آياته يعنى الله تعالى كى آيات بڑھ كر لوگوں كو سنائيں تاكه دوسرے لوگ بھى اس كو هي طريقه ہے پڑھ سكيں اور الله كا پيغام بينج جائے۔ دوسراویسز كيهم اوران كے اخلاق كا تزكيه كريں يعنى لوگوں كے اخلاق وعادات كى اصلاح فرمائيں۔ ويعلمهم الكتب والحكمة اورلوگوں كو قرآن كى اور حكمت كى تعليم ديں، ان چار مقاصد ميں آپ ديكھئے كہ بنيادى طور پر دو باتيں ہيں ايك تعليم قرآن وسنت دوسرے تربيت يعنى علم كے مطابق اعمال واخلاق كى اصلاح۔

تورسول الله عليه وسلم كى بعثت كے مقاصد كاخلاصه دوكام بين تعليم اور تربيت انہى دوكاموں كو آپ نے ٣٣ سال تك متواتر انجام ديا، معلوم ہوا كه دين كى بنيادعلم پر ہے اور اس كا اندازہ ايك تو اسى بات ہے ہوتا ہے كه رسول الله صلى الله عليه وسلم كو اس امت كاسب سے پہلامعلم اور استاد بنا كر بھيجا گيا، دوسرے آپ اس سے اندازہ سيجئے كه وہ سب سے پہلى وحى جورسول الله عليه وسلم پر نازل ہوئى سے اندازہ سيجئے كه وہ سب سے پہلى وحى جورسول الله صلى الله عليه وسلم پر نازل ہوئى لين سب سے پہلى آ يت جو غار حرا ميں جبر ملى امين سے كر آئے وہ آيت اقراء كے لفظ سے شروع ہورہى ہے۔

اقر أباسم ربك الذى خلق، خلق الانسان من علق، اقرأ وربك الاكرم الذى علم بالقلم، علم الانسان مالم يعلم بير آيات بيل جوسب سے پہلا علم ہو وہ اقراء ليمن پڑھئے۔ غار حمالی الله علیہ وسلم کو جریل امین الله جل شانہ کا پیغام دے رہے ہیں که حضور اکرم صلی الله علیہ وسلم کو جریل امین الله جل شانه کا پیغام دے رہے ہیں که پڑھئے: اقرأ باسم ربك الذى خلق لیمن پڑھئے اس ذات کے نام سے کہ جس نے پیدا کیا۔ خلق الانسان من علق اس نے جے ہوئے خون سے پیدا کیا۔ اقرأ وربك پیدا کیا۔ خلق الانسان من علق اس نے جے ہوئے خون سے پیدا کیا۔ اقرأ وربك بیدا کیا۔ قرار میں کو اللہ علم الله کرم و کیھئے دوبارہ حکم آیا۔ کہ آپ پڑھئے آپ کا پروردگار بہت کرم والا ہے علم بالقلم جس نے انسان کو تعلیم دی ہو قالم کا بھی ذکر آ رہا ہے اور بالقلم جس نے انسان کو تعلیم دی جو ملم انسان کو ایسی چیزوں کی تعلیم دی جو کہیں جانا تھا۔

توسب سے پہلی آیت اور سب سے پہلا تھم یہ ہے کہ بڑھئے۔ یہ آیت نزول کے اعتبار سے سب کہ بڑھئے۔ یہ آیت سب نزول کے اعتبار سے سب سے پہلی ہے، ترتیب قرآن کے اعتبار سے تو یہ آیت سب سے پہلی نہیں، لوح محفوظ میں قرآن کریم جس ترتیب سے لکھا ہوا ہے، اس ترتیب سے کھا اور اوح محفوظ کی اسی ترتیب کے مطابق آج بحداللہ سے یہ قرآن مرتب ہوا ہے اور لوح محفوظ کی اسی ترتیب کے مطابق آج بحداللہ

ہمارے مصاحف اور سینوں میں محفوظ ہے لیکن اس کا نزول لوح محفوظ کی ترتیب کے مطابق نہیں ہوا۔ بلکہ بیر مختلف حالات اور ضرورتوں کے مطابق متفرق طور پر نازل ہوا ہے۔ چنانچہ نزول کے اعتبار سے سب سے پہلے آیت افر أباسم ربك الذی خلق الخ

اور قرآن مجید کی جو ترتیب ہمارے مصاحف میں ہے اور جو لوح محفوظ کی ترتیب کے مطابق ہے اس ترتیب میں سب سے پہلے سورہ فاتحہ ہے اور اس کے بعد سورہ بقرہ ہے۔ سورہ فاتحہ پورے قرآن کریم کا دیباچہ اور مقدمہ ہے قرآن کریم مفصل متن سورہ فاتحہ کے بعد سورہ بقرہ سے شروع ہورہا ہے جس کی سب سے پہلی مفصل متن سورہ فاتحہ کے بعد سورہ بقرہ سے شروع ہورہا ہے جس کی سب سے پہلی آیت الے ذالك الكتب ہے۔ یہاں بھی آپ د كھے دہے ہیں كہ كتاب كا ذكر سب سے پہلی وحی میں پڑھنے كا ذكر ہے۔قلم كا ذكر ہے تعلیم كا ذكر ہے۔ وہاں سب سے پہلی وحی میں پڑھنے كا ذكر ہے۔قلم كا ذكر ہے۔

مزید دیکھئے کہ قرآن مجید کا نام ہے۔ '' القرآن' یعنی وہ چیز جس کو پڑھاجائے۔ اور دوسرا نام ہے ''الکتاب' یعنی وہ چیز جولکھی جائے تو یہ دین لکھنے پڑھنے کا دین ہے۔ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے ایپے ۲۳ سالہ دور میں یہی کام کیا ہے کہ آپ نے قرآن پڑھایا اور اس پڑمل کرنے کی ترغیب دی، یہی عاصل ہے تاجدار دو عالم سرورکونین صلی الله علیہ وسلم کی یوری سیرت طیبہ کا۔

مزیداندازہ سیجے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے تعلیم کو عام کرنے کا کتنا اہتمام فرمایا تھا کہ غزوہ بدر جوحق وباطل کا سب سے بہلامعرکہ ہے اس میں کفار کے برخے برخ سے برخ سے مردارقتل کئے گئے۔ اور + 2 برخی شخصیتیں گرفتار ہوئیں۔ مسلمانوں کو اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے صدقہ اور طفیل میں فتح مبین عطا فرمائی ، قیدیوں کے بارے میں مشورہ ہوا کہ ان کا کیا کیا جائے۔ کسی نے مشورہ دیا کہ انہیں قیدیوں کے بارے میں مشورہ دیا کہ انہیں

قتل کردیا جائے۔ ایک رائے یہ ہوئی کہ فدیہ اور مال لے کران کو چھوڑ دیا جائے تا کہ مسلمانوں کو مالی منفعت حاصل ہو۔حضورا کرم صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ رائے بہند آئی اور آب نے اسی کے مطابق فیصلہ فرمایا۔ چنانچہ کفار مکہ مال دے کراچنے قیدی چھڑار ہے تھے۔ لیکن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ان قیدیوں میں سے جولوگ لکھنا جانتے ہیں ان کا فدیہ ہم مال ودولت کی صورت میں نہیں لیں گے۔ بلکہ ہر قیدی جو کھنا جانتا ہے وہ مسلمانوں کے دس بچوں کو کھنا سکھادے اس کی جان بخشی ہوجائے گے۔ اس طرح رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مسلمانوں کو لکھنا سکھا نے کا اجتمام گی۔ اس طرح رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مسلمانوں کو لکھنا سکھا نے کا اجتمام فرمایا۔

#### درسگاہِ صُفّہ

ہجرت مدینہ کے بعد جب مسجد نبوی تغیر ہوئی تو اسی میں ایک صفہ تھا۔ یہ صفہ اسلام کی سب سے پہلی درسگاہ اور سب سے پہلا مدرسہ ہے۔ اس کے اندر چارسو کے قریب طلبہ صحابہ کرامؓ زیر تعلیم رہے ہیں اور ایک ایک وقت میں تقریباً اسی طالب علم رہے، انہیں میں سے ایک ہونہار طالب علم حضرت ابو ہریرؓ ہیں جنہوں نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ۲ کے مدیثیں یاد کرکے امت تک پہنچا کیں۔

یہ صفہ کیا تھا؟ یہ مسجد نبوی کے ساتھ ایک چبوترہ تھا۔ یہاں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اپنے صحابہ کرام کو تعلیم دیا کرتے تھے،خلاصہ یہ کہ سب سے پہلے استاد حضورا کرم صلی اللہ علیہ وسلم اور سب سے پہلے شاگر دصحابہ کرام ہیں اور سب سے پہلا مدرسہ صفہ ہے۔

اس سے ایک بات بیہ معلوم ہوئی کہ دین علم کے بغیر نہیں آسکتا، دین موقوف ہے علم پر،علم کے بغیر نہ انسان کا عقیدہ درست ہوسکتا ہے ، نہ مل کی اصلاح ہوسکتی ہے نہ فرائض اوا ہو سکتے ہیں، نہ حرام سے بچاجا سکتا ہے۔

### فضائل علم

وجہ اس کی یہ ہے کہ نجات موقوف ہے عقیدہ اور عمل پر لیعنی ایمان اور عمل پر، اس واسطے یہ دین علم کا اور ایمان وعمل موقوف ہے علم پر۔ تو نجات موقوف ہے علم پر، اس واسطے یہ دین علم کا دین ہے ، لکھنے پڑھنے کا دین ہے چنانچہ قرآن کریم کی بہت می آیات میں اور رسول اللہ علیہ وسلم کی کتنی ہی احادیث میں علم کے اور علاء کے فضائل بیان کئے گئے ہیں۔ ہیں۔ ہیں۔

حضرت ابن عباس فرماتے ہیں کہ تدار س العلم سَاعَةً مِنَ اللَّيُل خَيْرٌ مِنُ الحياءِ فَا لَيْنَ اللَّهُ مِن مَشغول احيَاءِ فَا لَيْنَ اللَّهُ مِن الللِّهُ مِن اللَّهُ مِن اللللِّهُ مِن اللَّهُ مِن اللللِّهُ مِن اللللْمُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن الللِّهُ مِنْ الللِلْمُ الللِلْمُ الللِّهُ مِن اللَّهُ مِن الللِلْمُ الللِل

رسول الله صلى الله عليه وسلم سے دوشخصوں کے بارے میں پوچھا گیا۔ ایک وہ مخص جو فرائض وواجبات ادا کرتا ہے اور حرام وگناہ سے بچتا ہے ، نفلی عبادت زیادہ نہیں کرتا، مگر عالم ہے، دوسرا عالم تو نہیں ، لیکن بہت عبادت گذار ہے، صحابہ کرام ٹے خصورا کرم صلی الله علیہ وسلم سے پوچھا ان میں سے افضل کونسا ہے۔ آپ نے فرمایا فضل وہ مخص ہے جوعلم والا ہے۔

نیز آپ نے بھی فرمایاف ضل العبالِم علی العابِدِ کَفَضلِی علی ادنگم ۔ فضیلت عالم کوعابد پرایس ہے جیسے میری فضیلت تم میں سے ادنی صحابی بر، یعنی جوفرق ایک اونی صحابی اور مجھ میں ہے وہی فرق ایک عابد اور عالم میں ہے تو یہ دین علم کا دین ایک ارش میں ہے تو یہ دین علم کا دین ہے اس میں کمال علم کے بغیر نہیں آتا۔ رسول الله صلی الله علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ طَلَبُ الْعِلْمِ فَرِیْنَ مَالُ مُسُلمِ یعنی علم دین حاصل کرنا ہرمسلمان پر فرض ہے۔ العِلْمِ فَرِیْنَ عَلَیْ مُسُلمِ یعنی علم دین حاصل کرنا ہرمسلمان پر فرض ہے۔

### علم دین فرض عین اور فرض کفاییه

علم دین بہت سے علوم پرمشمل ہے اور ظاہر ہے کہ ہرمسلمان مرد وعورت اس پر قادر نہیں کہ ان سب علوم کو بورا حاصل کرسکے، اس لئے مذکورہ حدیث شریف میں جوعلم ہرمسلمان پر فرض قرار دیا گیا ہے اس سے مرادعلم دین کا وہ حصہ ہے جس کے بغیر آ دمی نہ اینے عقائد سے کرسکتا ہے نہ فرائض وواجبات ادا کرسکتا ہے اور نہ حرام وناجائز کاموں سے نیج سکتا ہے۔ باقی علوم کی تفصیلات لیعنی قرآن وحدیث کے تمام معارف ومسائل اور ان سے نکالے ہوئے احکام کی پوری تفصیل کاعلم حاصل کرنا نہ ہرمسلمان کی قدرت میں ہے نہ ہرایک پر فرض عین ہے، البتہ بورے عالم اسلام کے ذمه فرض کفایہ ہے، یعنی ہرشہر میں ایک عالم دین ان تمام علوم دین کا ماہر موجود ہوتو باقی مسلمان اس فرض سے سبکدوش ہوجاتے ہیں ، اور جس شہر یا قصبہ میں ایک بھی عالم دین نہ ہوتو اس بستی والوں پرفرض ہے کہ اینے میں سے کسی کو عالم بنائیں یا باہر سے کسی عالم کو بلاکر اینے شہر میں رکھیں تا کہ ضرورت پیش آنے پر باریک مسائل کو اس عالم سے فتویٰ لے کر سمجھ سکیس اور عمل کرسکیس ، اسلئے علم دین میں'' فرض عین'' اور'' فرض کفایہ ' کی تفصیل سے ہے:۔

## فرض عين اور فرض كفايير كي تفصيل

ہرمسلمان مرد وعورت برفرض ہے کہ اسلام کے سے عقائد کاعلم حاصل کرے

اور طہارت وناپاکی کے احکام سکھے، نماز، روزہ اور تمام عبادات جوشریعت نے ہرمسلمان پر فرض یاواجب کی ہیں ان کاعلم حاصل کرے، جن چیزوں کوشریعت نے حرام یا کروہ قرار دیا ہے ان کاعلم حاصل کرے۔ جس کے پاس بقدر نصاب مال ہو اس پر فرض ہے کہ زکوۃ کے مسائل واحکام معلوم کرے۔ جس کو جج کرنے کی قدرت ہے، اس پر فرض عین ہے کہ جج کے احکام ومسائل معلوم کرے۔ جس کو خرید وفروخت کرنا پڑے یا تجارت وصنعت یا مزدوری کے کام کرنے پڑیں۔ اس پر فرض عین ہے کہ بچ واجارہ کے مسائل واحکام معلوم کرے۔ جب نکاح کرے تو نکاح کے احکام کہ بچ واجارہ کے مسائل واحکام معلوم کرے۔ جب نکاح کرے تو نکاح کے احکام ومسائل اور طلاق کے احکام ومسائل سکھے، غرض جو کام شریعت نے ہر انسان کے ذمہ فرض یا واجب کئے ہیں ان کے احکام ومسائل کا علم حاصل کرنا بھی ہر مسلمان مرد وغورت پر فرض ہے۔

# علم تصوف کا ضروری حصہ بھی فرض عین ہے

دین کے ظاہری اعمال جوہم اپنی زبان سے انجام دیتے ہیں یاجسم کے باقی ظاہری اعضا وجوارح سے انجام دیتے ہیں مثلاً نماز، روزے وغیرہ کو تو سب ہی جانتے ہیں کہ فرض عین ہیں اور ان کا ضروری علم حاصل کرنا بھی فرض عین ہے لیکن یاد رکھنا چاہئے کہ باطنی اعمال جو اپنے دل سے انجام دیتے ہیں اور جو ہر شخص پر فرض عین ہیں ان کا علم بھی سب پر فرض عین ہے۔

اعمال باطنہ کے علم ہی کو تصوف کہتے ہیں ، آ جکل جس کو، ' علم تصوف' کہاجاتا ہے وہ بھی بہت سے علوم ومعارف اور مکاشفات واردات کا مجموعہ بن گیا ہے، اس جگہ فرض عین سے مراد اس کا صرف وہ حصہ ہے جس میں اعمال باطنہ فرض وواجب کی تفصیل ہے مثلاً صحیح عقائد جن کا تعلق باطن سے ہے یا صبروشکر ، توکل ،

قناعت وغیرہ ایک خاص در ہے میں فرض مین ہیں۔ ان کاعلم حاصل کرنا بھی فرض مین ہیں۔ ان کاعلم حاصل کرنا بھی فرض مین ہے یا غرور و تکبر، حسد وبغض، بخل وحرصِ دنیا وغیرہ جوازروئے قرآن وسنت حرام ہیں، ان کی حقیقت اور ان سے بچنے کے طریقے معلوم کرنا بھی ہرمسلمان مرد وعورت برفرض ہے، علم تصوف کی اصل بنیاداتن ہے جوفرض مین ہے۔

پورے قرآن کریم کے معانی ومسائل کو سمجھنا اور تمام احادیث کو سمجھنا اور ان میں معتبر اور غیر معتبر کی بہچان بیدا کرنا، قرآن وسنت سے جواحکا م ومسائل نگلتے ہیں، ان سب کا علم حاصل کرنا، اس میں صحابہ وتابعین اور ائمہ مجتبدین کے اقوال وآ نار سے واقف ہونا۔ بیا تنابرا کام ہے کہ پوری عمر اور سارا وقت اس میں خرچ کر کے بھی پورا حاصل ہونا آسان نہیں، اس لئے شریعت نے اس علم کوفرض کفایہ قرار دیا ہے کہ بقدر ضرورت بچھلوگ بی سب علم حاصل کرلیں تو باقی مسلمان سبکدوش ہوجا کیں گے ورنہ اس بستی کے سب لوگ گنہگار ہوں گے۔

چنانچہ حضرت تھیم الامت تھانوی رحمتہ اللہ علیہ نے بھی لکھا ہے کہ ہربہتی کے لوگوں پر لازم ہے کہ ہم از کم ایک ایسا عالم دین اپنی بہتی میں تیار کریں، جو اس بہتی کی علمی اور دینی ضرورتوں کو پورا کرسکے اگر ایسا عالم تیار نہیں کریں گے تو گناہ گار ہوں گے۔

میں دکیھ رہا ہوں کہ حیدر آباد میں مدرسوں کا فقدان ہے۔ الحمداللہ یہاں بعض مدرسے قائم ہوئے ہیں لیکن ابھی یہاں کی ضرورت کما حقہ پوری نہیں ہوئی۔

# رياض العلوم كى سريرستى

مجھ سے میرے عزیزوں نے محبت اور تعلق کی بناء پر فرمایا ہے کہ ہم آپ کو جامعہ کا سر پرست مقرر کرتے ہیں قبول کرلو۔ سر پرست کیا، میں توایک طالب علم

ہوں، اللہ جل شانہ میرا شار طالب علموں میں فرمادے تو اس سے بڑا کیا مرتبہ ہے،
میں تو طالب علموں کا خادم ہوں سر پرست ہونے کا تو کیا اہل ہوتا لیکن میں نے اس
امید پر اس مدرسہ کے ساتھ اس تعلق کوغنیمت سمجھا کہ ممکن ہے اس کے ذریعے سے
ہمیں کچھ موقع مل سکے اور اپنے دوستوں اور بہی خواہوں کو توجہ دلاسکیں کہ حیدر آباد
کے اندرا تنا بڑا خلا ہے جس کو پر کرنا ضروری ہے اس کے لئے کچھ سوچیں۔

یہ جامعہ عربیہ ریاض العلوم مجھے معلوم ہے کہ ابھی اس میں بالکل ابتدائی درجہ کی تعلیم ہے۔ قرآن کریم حفظ و ناظرہ کی تعلیم ہورہی ہے اور درسگاہ دینیات میں ابتدائی کتابیں عربی زبان کی اور صرف ونحوکی پڑھائی جاتی ہیں۔ مجھے اس مدرسہ کے منظمین سے رابطہ کا تعلق اور قلبی تعلق تو پہلے سے تھا لیکن ضابطہ کے تعلق کو میں نے اینے لئے اس لئے غنیمت سمجھا کہ شاید اس جامعہ کو جو اس وقت ایک چھوٹا سا مکتب ہے اللہ تعالی واقعی جامعہ بنادے اور اس جامعہ کے خدام کی فہرست جب اللہ تعالی کے سامنے پیش ہوتو اس سیہ کار کا نام بھی اس فہرست کے آخر میں کسی گوشہ میں لکھا ہوا مل جائے جو میرے لئے ذریعہ نجات بن جائے۔

سیمتب ہے گراس کا نام جامعہ ہے۔ عربی زبان میں جامعہ یو نیورٹی کو کہتے ہیں۔ کہاں یو نیورٹی کہاں پرائمری اسکول، پرائمری اسکول کا نام اگر یو نیورٹی رکھ و یاجائے تو لوگ کیا کہیں گے؟ ممکن ہی اس ابتدائی مدرسہ کا نام'' جامعہ' و کیھ کر بعض حضرات ہنتے ہوں، لیکن میں تو اس کی بیہ ناویل کرتاہوں کہ جب طالب علم پڑھ رہا ہوتا ہے تو اس کو''مولوی'' کہتے ہیں۔ نام نہیں لیتے۔ اس سے مراد بینہیں ہوتی کہ بیہ مولوی بن گیا ہے بلکہ یہ ہوتی ہے کہ آئندہ مولوی بننے والا ہے۔ بی مدرسہ بھی ابھی جامعہ نہیں ہے زبانوں پر جامعہ کا لفظ آیا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے دلوں میں ڈالا ہے۔ کوئی عبر نہیں کہ کی وقت اللہ تعالیٰ اس کو واقعی جامعہ بنادے اور بڑا دارالعلوم بن جائے۔

#### نیشنلزم کا بُت

مجھے آپ سے جوبات کرنی ہے وہ یہ ہے کہ اس حیدرآباد میں بدعات کابہت زور ہورہا ہے،آپ دیھ رہے ہیں، اتی شدت سے بدعتیں پھیل رہی ہیں، جس کا اندازہ آپ حضرات کو مجھ سے بدر جہازیادہ ہوگا، میں تو کراچی میں رہتا ہوں، لیکن وہاں بیٹھ کر حیدر آباد کے حالات پڑھ کر اور سن کر کڑھتا رہتا ہوں، یہ تو بدعتیں ہیں جوحرام ہیں مگر کفرنہیں۔

لیکن ایک اور بت اور اس کے ماتحت بہت سارے بت تراش کئے گئے ہیں۔کراچی میں بھی اور حیدرآ باد میں بھی اور کوشش یہ ہے کہ ان کی پوجا پاکستان کے تمام علاقوں میں شروع ہوجائے حیدرآ باد اور کراچی میں تو ان کی پوجا شروع ہوگئ ہے۔

ایک بڑا خطرناک بت تراشا گیا ہے اور اس کی کئی شاخیں ہیں۔اس طرح وہ کئی بت بن جاتے ہیں۔ یہ وہ بت ہے جس کو تاجدار دو عالم سرور کونین محمد مصطفے صلی اللہ علیہ وسلم نے خود پاش پاش کیا تھا۔ اس بت کو چکنا چور کیا تھا الحمد للد کراچی میں علاءاس بت کو چکنا چور کیا تھا الحمد للد کراچی میں علاءاس بت کو توڑنے کی کوشش میں گئے ہوئے ہیں۔

افسوس یہ ہے کہ یہاں حیدر آباد میں اس بت کے خلاف موثر کاروائی شروع نہیں ہوئی اور وہ بت ہے قو می عصبیت کائت، قومیت کائت، کہیں مہاجر قومیت کے اور کہیں پنجانی قومیت کے نعرے اٹھ رہے ہیں، کہیں سندھی قومیت اور کہیں پختون قومیت کے نعرے لگ رہے ہیں یہ نیشنزم ہے یہ قومیت کا فد ہب ہے، قومیت کا دین ہے، اس کا دین اسلام سے کوئی تعلق نہیں، اس نیشنزم کا حاصل یہ ہے کہ پنجانی بائی کا بھائی ہے، مہاجر کا بھائی نہیں، پختون پختون کا بھائی ہے سندھی کا بھائی

نہیں ،سندھی سندھی کا بھائی ہے بلوچ کا بھائی نہیں۔

جس کا مطلب ہے ہے کہ ایک قوم اور ایک علاقہ کے لوگ آپس میں حق پر ہوں یاباطل پر ایک دوسرے کی ہر صورت میں مدد کریں گے اور دوسری قوم کی ہر صورت میں خالفت کریں گے بیہ عاصل ہے اس نیشنلزم کا اور قومیت ، نسلی قومیت، نسلی قومیت میارک قومیت بی جن کو رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے اپنے قدم مبارک سے کچلا تھا۔ اگر اسلام میں وطنی قومیت کی کوئی بنیاد ہوتی تو قرآن بیا علان نہ کرتا کہ اِنَّمَا اللّٰهُوُمنُونَ اِحْوَةٌ یعنی دنیا کے تمام مسلمان بھائی بھائی ہیں، قرآن نے پوری دنیا کے اندر صرف دو قومیں بتلائی ہیں، مومن اور کا فرتیسری کوئی قوم نہیں قرآن کریم میں ہے اندر صرف دو قوم نہیں قرآن کریم میں

﴿ هُوَالَّذِى خَلَقَكُمُ فَمِنْكُمُ كَافِرٌ وَمَنْكُم مُؤْمِنٌ ﴾ (التغابن)

''وہی ہے جس نے تم کو پیدا کیا بس تم میں سے پچھ لوگ کا فر ہیں اور پچھ لوگ مومن ہیں'۔

#### اسلامی قومیت

رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا الک فرکُلَّهٔ مِلَّهٔ وَاحِدَةٌ کفر بورا کا بورا ایک مشرک ایک ملت ہے جا ہے وہ عیسائی ہوں، یہودی ہوں، ہندوہوں، مجوی ہوں، مشرک ہوں، بدھ مت کے لوگ ہوں کیمونسٹ ہوں، سوشلسٹ ہوں، یہ سب کے سب ایک ملت ہیں ان کی آپس میں کتنی ہی رقابتیں ہوں لیکن وہ اسلام کے مقابلہ میں ایک ہی ملت ہیں اور بوری دنیا کی تمام اقوام کے مقابلہ میں اسلام ایک ملت ہے اور تمام

مسلمان بھائی بھائی ہیں۔

اِنَّمَا المُؤُمِنُونَ إِحْوَةً قرآن كريم نے بيہ بتلايا ہے كہ ملت دين كى بنياد پر بنتى ہے جوكلمہ تو حيد لا الله الله محمد رسول الله كا قائل ہو وہ مومن ہے مسلمان ہو اور جو اس كلمه كا منكر كا فر ہے مشرك ہے اور جہنمی ہے اسلام اور مسلمان كا وہ دوست نہيں ہوسكتا، پورے قرآن كريم ميں جگہ جگہ بيہ بات واضح كردى گئى ہے۔

یااڑھ النویس النویس النوا کا تتّبخدُوا الیھُودَ وَ النّصَاری اَوُلَیاء۔ اے ایمان والوا یہودونساری کو اپنا دوست نہ بناؤ ان سے دوسی کرنا بھی ناجائز ہے، لوگ مسکلہ پوچھاکرتے ہیں کہ اگر کسی کافر کے ساتھ کھانا کھانا پڑجائے تو جائز ہے یا نہیں؟ ہم کہتے ہیں جائز ہے یانی بینا پڑجائے تو جائز ہے۔ خریدوفروخت کرنی پڑجائے، شراکت ومضار بت کرنی پڑجائے جائز ہے، لیکن یاد رکھئے کہ کسی کافر سے دوسی جائز نہیں، جب دوسی جائز ہوجائے گا؟

پاکتان ای بنیاد پر بنا تھا کہ کائگریس نے نعرہ لگایا تھا، ''ہندومسلم بھائی ''مسلم لیگ نے اور علماء کرام نے نعرہ لگایا'' مسلم مسلم بھائی ' ہندومسلم بھائی '' ہندومسلم بھائی ' ہندومسلم بھائی ' ہندومسلم بھائی نہیں ہو کتے ، ای وجہ سے بیا پاکتان الگ بنا تھا کہ مسلمان ایک الگ توم ہے ہندو کا وطن الگ ہوگا ہمارا وطن الگ ہوگا، یہی وہ دوقو می نظریہ ہے جندو الگ قوم ہے ہندو کا وطن الگ ہوگا ہمارا وطن الگ ہوگا، یہی وہ دوقو می نظریہ ہے جس کونظریہ پاکتان کا وجود قائم ہے۔

#### انتتاه

یادر کھیئے کہ یہ پاکستان باتی رہے گا تو ای نظریہ کی بنیاد پر باتی رہے گا اس نظریہ کو اس ملک سے ختم کرنے کی کوشش کی گئی تو سے پاکستان ختم ہوجائے گا لیکن پاکستان کے دشمنوں نے قومیت کے بت تراشے ہیں۔ مہاجر پاکستان کے دشمنوں نے قومیت کے بت تراشے ہیں۔ مہاجر

قومیت کا بت، پختون قومیت کا بت، ایک سندهی قومیت کا بت، پنجابی قومیت کا بت، بلوچ قومیت کا بت، بلوچ قومیت کا بت بلوچ قومیت کا بت ، به بین اور به دعوت دی جار بی ہے کہ مہاجر اس بت کی پوجا کریں ، بنجابی اس بت کی پوجا کریں اور بلوچ اس بت کی پوجا کریں اور بلوچ اس بت کی پوجا کریں اور برانے سندهی اس بت کی پوجا کریں۔

لاَالَه الا اللَه محمد رسول الله کاکلمہ پڑھنے والوں کی غیرت کو کیا ہوا ہے۔ اس مشرکانہ دعوت کو کیوں نہیں ان کے منہ پر مار دیا جاتا ، کیوں اس کے خلاف جملی نہیں کی جاتی ۔ یہ شرکانہ نعرہ ہے ، کا فرانہ نعرہ ہے۔ اسلام کی بنیادوں کے خلاف ہے آپ دیکھ رہے ہیں کہ اس نعرہ کے نتیجہ میں ملک کہاں سے کہاں پہنچ گیا۔ آپ کے حیدرآ بادکی معاشی حالت کہاں سے کہاں پہنچ گئی کراچی تباہی کے کنارہ پہنچ گیا ہے۔ اس کراچی یادر کھئے کراچی ایک ایسا شہر ہے جو پورے ملک کی شہرگ ہے، دشمن نے اس کراچی کو تباہ کو اپنا نشانہ بنایا ہے تا کہ قومیت کے فسادات ہوں۔ پیش نظریہ ہے کہ کراچی کو تباہ کریں تا کہ یا کتان تباہ ہوئے۔

### یا کستان اہل اسلام کی بناہ گاہ

یہ پاکستان ہم پر اللہ رب العالمین کی عظیم نعمت ہے۔ ہندوستان میں جس مسلمانوں پر مظالم ٹوٹے تو ان کو بناہ پاکستان میں ملی۔ برما کے مسلمانوں پر سوشلسٹوں نے مظالم ڈھائے ان کو بناہ پاکستان میں ملی۔ بنگلہ دیش میں مسلمانوں پر مظالم ڈھائے گئے تو وہاں کے بہاری بھائیوں کو بناہ پاکستان میں ملی۔ افغانستان میں مسلمانوں پر قیامت توڑی گئی تو ان کو بناہ پاکستان میں ملی، ایران میں اب سنیوں پر مظالم ہورہے ہیں تو ان کو بناہ پاکستان میں ملی، ایران میں اب سنیوں پر مظالم ہورہے ہیں تو ان کو بناہ پاکستان میں مل رہی ہے۔

ليكن بإكسّانيو! تم بيبهي سوچوكه اگرخدانخواسته اس بإكسّان كو بچه موگيا تو

تمہیں پناہ کون دیگا؟ کہاں پناہ لوگ؟ تمہارے پاس سوائے سمندر کے اور کوئی جگہ نہیں ہے۔ کیا سعودی عرب تمہیں پناہ دے گا؟ وہاں تم ایک گھنٹہ بھی بغیر ویز ہے کے نہیں رہ سکتے۔ یہاں سے جانیوالوں کو اس کا تجربہ ہے کسی بھی اسلامی ملک میں تمہیں ایک گھنٹہ بھی بغیر ویز ہے کے نہیں رہنے دیں گے کیا ان میں سے کوئی پناہ دے گا کہ یہاں آ جاؤ اور رہنے لگو۔ خدانخواستہ پاکتان کو کچھ ہوگیا تو سوائے سمندر میں ڈو بے کے کوئی راستہ نہیں ملے گا۔

وشمن اس حقیقت سے واقف ہے جو ہمارا بھی وشمن ہے پاکستان کا بھی وشمن ہے دین اور اسلام کا بھی وشمن ہے اس نے ہمارے اندر قومیت کے یہ بت تر شوا دیئے ہیں، لیڈروں نے اپنی لیڈری چکانے کے لئے لوگوں کو اس دھندے میں لگادیا ہے۔ علامہ اقبال مرحوم نے کتنے عرصہ قبل یہ بات کہی تھی ،عصبیت اور قومیت کے بارے میں کہ

ان تازہ خداؤں میں بڑا سب سے وطن ہے جو پیرہن ہے اس کا وہ ملت کا کفن ہے

#### اسلامي اخوت ومحبت

یادر کھے اس فتنہ کا مقابلہ کرنا ہر مسلمان کا فرض ہے کسی جماعت سے ہماری رشمنی نہیں ، کسی شخصیت سے ہمیں عناد نہیں ، ہم یہ کہہ رہے ہیں کہ پاکستان کے مسلمان بلکہ ساری دنیا کے تمام مسلمان ہمارے بھائی ہیں ، اگر کسی سندھی مسلمان کا کوئی نقصان ہوتا ہے تو ہمیں بے چین ہوجانا چاہیے ، پنجابی یا پختون بھائی پرکوئی ظلم ہوتا ہے تو ہماری رگ حمیت پھڑک جانی چاہئے کہ ایک مسلمان پرظلم ہورہا ہے ، بھائی پرظلم ہورہا ہے ۔ اگر مہاجر کو تکلیف پہنچتی ہے تو ہمیں اس کی مدد کے لئے دوڑنا چاہئے ہورہا ہے۔

کیونکہ وہ ہمارامسلمان بھائی ہے۔

قرآن مجید میں فرمایا گیا۔ تعاونوا علی البِر وَالتَّقوی و لاَ تَعَا وَنوا علی البِر وَالتَّقوی و لاَ تَعَا وَنوا علی الاِ شہر والسعُدون۔ نیکی میں ایک دوسرے کے ساتھ تعاون کرو، اورظلم وگناہ میں ایک دوسرے کا تعاون نہ کرو، قرآن کریم نے دنیا کے سارے مسلمانوں کو ایک دوسرے کا بھائی بنا کر نیک کاموں میں ایک دوسرے کی مدد کرنے کا تھم دیا ہے، کسی بھی علاقے اور کسی بھی نسل کا مسلمان ہووہ کوئی بھی زبان بولتا ہو، وہ ہمارا بھائی ہے نیک کاموں میں ان کی مدد کرنا ہمارا فرض ہے اُسے ظلم سے بچانا ہمارا فرض ہے ہاں ناجائز کاموں میں یاظلم میں کسی کی بھی مدد کرنا خواہ وہ ہمارا بیٹا ہو یا قریبی رشتہ دار ہوجرام ہے لیکن میں یاظلم میں کسی کی بھی مدد کرنا خواہ وہ ہمارا بیٹا ہو یا قریبی رشتہ دار ہوجرام ہے لیکن میہ قومیت کابت جے نیشنلزم کہاجا تا ہے وہ اپنے پجاریوں کو یہ سکھا تا ہے کہ اپنے ہم وطن کی اور اپنی زبان ہولئے والے کی ظلم میں بھی مدد کرو، دوسرے علاقوں کے لوگوں سے نفرت کرو اور ان پر جو بھی ظلم ڈھایا جائے وہ روا ہے۔

کراچی میں اور پاکتان کے دوسرے شہروں میں تمام علاقوں کے مسلمان ہمیشہ پیار سے رہتے تھے۔ ہمیشہ شیروشکر رہے ہیں، ہمارے وشمن نے یہ کام کیا کہ ہمیں ایک دوسرے کے خلاف بھڑکا دیا، جب جھڑا اکسی محلّہ میں ہواور وہاں مثلاً کسی مہاجر کے مکان کوکسی ظالم نے آگ لگادی۔ یہ اُس ظالم نے بہت بڑاظلم کیا، گناہ کہیرہ کا مرتکب ہوااور اپنے لئے جہنم کی آگ تیار کرلی ،لیکن کیا اس کا انتقام کسی اور بہیرہ کا مرتکب ہوااور اپنے نے جہنم کی آگ یا جائز ہوگا؟ جس نے کسی پرظلم نہیں کیا، اور نہ وہ اس ظلم کو درست سمجھتا ہے، بے چارہ بے گناہ ہوا تو کیا دوسرے محلے کے کسی بے گناہ میں ہمارے پختون بھائی پرظلم ہوا تو کیا دوسرے محلے کے کسی بے گناہ مہاجر بھائی سے اس کا انتقام لینا جائز ہوگا؟

میں آپ سے یو چھتا ہوں ایک ادنی سمجھ والامسلمان بیہ بتائے کہ بیہ جائز

ہوگا؟ ظاہر ہے کہ آپ بھی یہی کہیں گے کہ ناجائز ہے حرام ہے، جس نے مکان جلایا ظالم وہ ہے، اس کو پکڑو، اس علاقہ کا دوسرا مسلمان بھائی یہاں رہتا ہے اس نے تمہارا کوئی نقصان نہیں کیا، اس کو پکڑ ناتمہیں کیسے جائز ہے؟ لیکن بیقومیت کا بت کہتا ہے اپی قوم کے آ دمیوں کی مدد کرو۔ جاہے وہ ظلم کرر ہے ہوں تب بھی مدد کرو۔

اگرہم اپنے بھائی کو اپنی برادری کے، اپنے قبیلہ کے، اپنے وطن کے آ دمی کو ظلم کرتا ہوا دکھ رہے ہیں تو ہم پر لازم ہے کہ اس کا ہاتھ پکڑ لیس اور اس کوظلم نہ کرنے دیں، اس لئے کہ وہ دنیا میں بھی رسوا ہوجائے گا اور آ خرت میں بھی تباہ وبرباد ہوجائے گا۔مسلمان کی جان ومال اور آ بروکی بڑی قیمت ہے اللہ جل شانہ کے نزدیک اس کی بڑی عظمت ہے اس کے بارے میں حدیث میں فرمایا کہ اس کی حرمت ایس ہے جیسی حرم مکہ کی حرمت۔

آج اس قومیت کے بت نے ہمیں پاش پاش کرڈالا ہے، میں یہ نہیں کہتا ہے کہ آپ سیاسی پارٹیوں کے ساتھ ڈنڈا بازی شروع کردیں، لڑائی جھگڑا شروع کردیں کہتا کہان کوگائی گلوچ کردیں کہاس سے ایک نیا جھگڑا کھڑا ہوجائے۔ میں بیہ بھی نہیں کہتا کہان کوگائی گلوچ شروع کردی جائے اور ان کے خلاف بیان بازی کا بازار گرم کردیا جائے نہیں، بلکہ میں یہ کہتا ہوں کہ لوگوں کے اندر اسلامی بھائی چارے کے جذبات کو زندہ سیجئے اسلامی انڈ علیہ وسلم کی سنت یاد اسلامی انڈ علیہ وسلم کی سنت یاد دلائے۔

آپ ان کو بتائے کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم مکہ مکرمہ کے رہنے والے نظے، حضرت ابو بکرصدیق، عمرفاروق ، عثمان غنی اور علی مرتضی رضوان اللہ تعالیٰ علیم معمرفاروق ، عثمان عنی اور علی مرتضی رضوان اللہ تعالیٰ علیم اجمعین مکہ کے رہنے والے بتھے، ان کی لڑائیاں کن سے ہوئیں؟ اپنے وطن کے لوگوں سے ، مکہ مکرمہ کے کافروں سے ، دیکھئے قوم تو ایک ہی ہے قریش تھے، مکی تھے۔ ایک

علاغقہ اور ایک زبان کے تھے، ایک قبیلہ اور ایک معاشرت کے لوگ تھے لیکن جنہوں نے کلمہ تو حید کو قبول کر لیا۔ وہ بھائی بن گئے۔

چنانچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اپنے وطن کو جھوڑ کر مہاجر ہے، مدینہ طیبہ پہنچ۔ وہاں کن کو بھائی بنایا؟ انصار یوں کو، وہ آپ کے وطن کے تھے؟ آپ کے قبیلہ کے تھے؟ آپ کی نسل کے تھے؟ نہیں بلکہ ایک نئی قومیت بنائی گئی اور اس نئی قومیت کی بنیاد اسلام ہے۔

ابولہب حضورا کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا چپاتھا اس کوتو مردود قرار دیا، ابوطالب حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا چپاجس نے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی پرورش دادا کے انتقال کے بعد کی۔وہ بھی کفر کی وجہ سے جہنمی قرار پائے لیکن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے سینہ سے کس کو لگایا؟ زید بن حارثہ کو، حبشہ کے رہنے والے بلال حبثی کو، والی مارٹ واریان کے رہنے والے مسلمان کو، روم کے باشند ہے صہیب روم گو، ان کو بھائی فارس واریان کے رہنے والے مسلمان کو، روم کے باشند ہے صہیب روم گو، ان کو بھائی بنالیا اور جوابیخ خاندان اور قبیلہ کے کافر لوگ تھے، ان کی گردنیں کا لمیں اور ان کو قید کیا، معلوم ہوا کہ دنیا کے سارے مسلمانوں کی ایک برادری ہے ایک قومیت ہے اور دنیا کے تمام کافراس برادری سے خارج ہیں۔

میری آپ سے درخواست ہے کہ خدا کے لئے محبت و بیار کے ساتھ بھائیوں کو سمجھائیں کہ سی بھی علاقہ کا مسلمان جو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا امتی ہونے کا دعویدار ہے اور اسلام کے دائرہ کے اندر داخل ہے وہ بھائی ہے اس پرکوئی ظلم نہ ہونے دو، یاد رکھو! جو قدرت ہونے کے باوجود ظلم کو نہیں روکے گا اور کوتا ہی کر ہے گا وہ بھی مجرم اور گنہگار ہوگا۔

### ایک مرکزی اداره وشخصیت کی ضرورت

اگر بیکام حیدر آباد میں ہوتا تو علاء کی طرف سے ہوتا۔ اور الحمدللہ یہاں علاء موجود ہیں، لیکن افسول اس کا ہوتا ہے کہ یہاں مرکزی ادارہ نہیں، مرکزی شخصیت نہیں، میری آپ سے درخواست ہے ان فتنوں کا مقابلہ کریں، یہ فتنے آج ہیں کل اور فتنے آٹھیں گے، ان فتنوں کا مقابلہ علمی طور پر علاء کو کرنا ہوتا ہے اس کے لئے یہاں ادارہ کی ضرورت ہے یہ ایک چھوٹا سا کمتب قائم ہوا ہے، اللہ کے بھروسہ پر پچھلوگوں نے کام شروع کردیا ہے۔ بے سروسامانی میں شروع کیا ہے لیکن مسلسل محنت وکوشش سے انشاء اللہ یہ مدرسہ ترقی کرجائے گا۔

میں تو تنہا ہی چلاتھا جانب منزل مگر لوگ کچھ ملتے گئے اور قافلہ بنما گیا

جن لوگوں نے یہ کام شروع کیا ہے۔ آپ ان کے ساتھ لگ جائے۔ یہ مسجد ومدرسہ کا کام ایساہی ہے جیسے مسجد نبوی اور صفہ کا کام تھا۔ مسجد نبوی سب سے بہلا مدرسہ، اس طرح یہ مسجد ومدرسہ ہے، اللہ تعالیٰ نے بہلا مدرسہ، اس طرح یہ مسجد ومدرسہ ہے، اللہ تعالیٰ نے دونوں کا سامان کردیا ہے میری درخواست ہے کہ اس مدرسہ کوآ گے بڑھا کیں۔

### ستم ظريفي

آج کل ایک افتادیہ ہے کہ اوّل تو عام لوگوں کو ان مدرستوں کی طرف دھیان کم ہوتا ہے اور جن حضرات کو ان مدرسوں کی امداد کرنے کی تو فیق ہوتی ہے۔ وہ بھی صرف مالی چندہ دے کر فارغ ہوجاتے ہیں، اپنے بچوں کو ان مدرسوں میں تعلیم نہیں دلواتے، بلکہ انتظار کرتے ہیں کہ ان مدرسوں میں پڑھنے کے لئے طلبہ کسی اور

شہر یا ملک سے آ جا کیں۔ اپنے بچوں کو دین کی تعلیم نہیں دلواتے الا ماشاء اللہ۔

ہمارے والد ماجد رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ فرماتے سے کہ لوگ سوال کرتے ہیں کہ اگر ہم نے اپنے بچے کو دین تعلیم ہیں لگایا تو کمائے گا کیا؟ کھائے گا کیا؟ والد صاحبؓ فرماتے سے کہ میں نے اخبارات میں ایسی خبر تو بہت ساری پڑھی ہیں کہ فلاں گر بچویٹ نے بے روز گاری سے تنگ آ کرخود کئی کرلی۔ آپ نے بھی بہت ساری خبر یہ ہوں گی، آپ نے یہ خبر بھی تی ہے کہ فلاں مولوی صاحب نے بے خبر یہ پڑی ہوں گی، آپ نے یہ خبر بھی تی ہے کہ فلاں مولوی صاحب نے بے روزگاری سے تنگ آ کرخود کئی کرلی ہے۔ یہ خبر آپ نے کھی نہیں سی ہوگ۔ اور میں روزگاری سے تنگ آ کرخود کئی کرلی ہے۔ یہ خبر آپ نے کہی نہیں سی ہوگ۔ اور میں نے بھی نہیں سی، حضرت والد صاحبؓ آ تحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی یہ صدیث سایا کرتے ہے کہ شن کار نے لیڈ کی کو اللہ کا ہوجا تا ہے اللہ اس کا ہوجا تا کہ اللہ اسکول اور کالج میں پڑھا کیں اور دوسروں کے بچوں کو یہاں پڑھا کیں اسکول اور کالج میں پڑھا کیں اور دوسروں کے بچوں کو یہاں پڑھا کیں اسکول اور کالج میں پڑھا کیں اور دوسروں کے بچوں کو یہاں پڑھا کیں اسکول اور کالج میں پڑھا کیں اور دوسروں کے بچوں کو یہاں پڑھا کیں اسکول اور کالج میں پڑھا کیں اور دوسروں کے بچوں کو یہاں پڑھا کیں اسکول اور کالج میں پڑھانا کوئی گناہ نہیں ہے، ہمارے والد صاحبؓ فرمایا کرتے تھے کہ اگراللہ تعالیٰ میں پڑھانا کوئی گناہ نہیں دوئرے دیئے ہیں تو اُن میں سے ایک کو تو علم دین کے لئے لاؤ۔

#### بچول کا چندہ

لیکن اب ہوتا کیا ہے؟ کہ ''مری بھیڑ اللہ کے نام'' میں ایک جگہ جمعہ کی نماز پڑھاتا تھا، بہت عرصہ تک جمعہ کی نماز پڑھاتا رہا، اور نماز سے پہلے وعظ کرتا تھا کئی سال گذرنے کے بعد میں نے کہا کہ بھئی سنو، لوگ کہتے ہیں کہ مولوی جہاں بھی جاتا ہے چندہ کرتا ہے، میں نے کہا اتنے سال سے تمہارے یہاں جمعہ کی نماز پڑھا رہا ہوں، میں نے کہا آج، لوگوں نے کہا کہ بھی نہیں اشارہ جمعہ کی نماز پڑھا رہا مانگا، میں نے کہا آج میں آپ سے چندہ مانگوں گاوروہ چندہ ایسا ہے کہ کسی نے مانگا، میں نے کہا آج میں آپ سے چندہ مانگوں گاوروہ چندہ ایسا ہے کہ کسی نے مانگا، میں نے کہا آج میں آپ سے چندہ مانگوں گاوروہ چندہ ایسا ہے کہ کسی نے

آ پ کے محلّہ میں نہیں مانگا ہوگا وہ چندہ ہے بچوں کا اور میں نے یہی بات کہی کہ اللّٰہ تعالیٰ نے جس کودو بیجے دیئے ہیں ان میں سے ایک کوعلم دین میں لگادیں۔

سننے والوں پر تقریر کا بڑا اثر معلوم ہوا، چنانچہ الگلے دن ایک صاحب ایخ ایک بچہ کو لے کر کورنگی۔(دارالعلوم کراچی) پہنچے، بڑے مالدار اور لاکھوں کا کاروبار كرنے والے تھے، انہوں نے كہا كه آب كى تقرير ميں كل ميں بھى تھا، الله تعالىٰ نے میرے دل میں جذبہ بیدا کیا، میں اس بچہ کو لایا ہوں اور پیر آ یے کے سپر د ہے، تقریباً جے سال کا بچہ تھا۔ ہم نے کہا کہ اس کا امتحان داخلہ ہوگا، انہوں نے کہا، نہیں نہیں، بس اس کو داخل کریں، اس کی رہائش وطعام کا انتظام بھی کریں اور اس کوعلم دین یر هائیں، میں آپ سے نہیں پوچھوں گا کہ آپ نے کیا پڑھایا ہے اور کیا نہیں بڑھایا ہے۔ مجھے آپ پر اطمینان ہے اور جو کچھ خرچہ ہوگا میں دوں گا اور کچھ پیسے بھی کھانے بینے اور کیڑوں کی دھلائی وغیرہ کے لئے جمع کراگئے۔ اتنے چھوٹے بچہ کو دارالعلوم میں رکھنے کا با قاعدہ انتظام نہیں تھا۔ اس لئے ہم نے مجبوراً اسے اینے گھر رکھ لیا۔ دو تین دن اس کے ساتھ محنت کی ، بھی بستر پر پیشاب کردیتا ہے بھی یا خانہ کردیتا ہے، مجھی کوئی چیز اٹھا کر توڑ دی ، مجھی کوئی ، تین جار دن کے بعد معلوم ہوا کہ وہ تو پاگل ہے پھر بعد میں شخقیق کی تو معلوم ہوا کہ اس بچہ کے تو مال باب بھی اس سے عاجز آئے ہوئے تھے اور اس کو گدو بندر کے پاگل خانہ میں لیجانا طے ہوا تھا۔ ان سے پیہ برداشت نہیں ہوتا تھا کہ باگل خانہ میں داخل کرائیں، اس لئے دارالعلوم میں داخل کرادیا۔

یہ میں ہے۔ نداق نہیں ہے، آخرت میں جواب دینا ہے، زندگی کا ہر قدم ہمیں قبر کی طرف ہے۔ مذاق نہیں ہے، آخرت میں جواب دینا ہے، زندگی کا ہر قدم ہمیں قبر کی طرف ایجارہا ہے ہمیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو بھی اپنا منہ دکھانا ہے، وہاں ان کی

شفاعت اور سفارش کے بغیر کسی کی نجات نہیں ہوگی ہم نے اسلام کا نام بہت لیا ہے، خدا کیلئے قدم بڑھائے، اپنے بچوں کو ان مدرسوں میں داخل سیجئے آپ اپنے بچوں کو د نی مدرسہ میں داخل کریں گے تو آپ کو یہ فکر بھی ہوگی کہ مدرسہ کا معیار بھی بہتر اس طرح انشاء اللہ مدرسوں کا معیار بھی بہتر ہوگا۔

#### مدرسه اور احسان

ایک مصیبت اور ہے کہ اوّل تو مدرسہ میں چندہ دینے میں ہیکچاہٹ بہت ہوتی ہے اور اگر چندہ دیتے ہیں تو چندہ دینے والے حفزات یہ ہمجھتے ہیں کہ ہم نے مہتم صاحب کی ذات پر احسان کردیا ہے مہتم پر کیا احسان ہے؟ بلکہ مہتم کا تمہارے اوپر احسان ہے کہ تمہارے چندہ کو اس نے صحیح مصرف پر لگادیا، اگریہ مدرسہ نہ ہوتا تو اپنی زکوۃ وخیرات کے صحیح مصرف تلاش کرتے پھرتے۔

مدرسوں کا معاملہ آجکل اتنا مشکل ہوگیا ہے کہ واقعۃ جب کوئی اخلاص کے ساتھ مدرسہ قائم کرتا ہے تو اسے ہی پتہ چلتا ہے کہ مدرسہ چلانا کتنامشکل کام ہے، بات لمبی ہورہی ہے۔ آپ حضرات تھک بھی گئے ہوں گے، لیکن میں سوچ رہا ہوں کہ جب آتی دور سے آیا ہوں، اپنے دل کی کچھ باتیں، آپ سے کہوں تو سہی۔

حفرت مولانا محمہ یوسف بنوری صاحب رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے پاس ایک عالم تشریف لائے وہ کراچی میں ایک مدرسہ قائم کرنا چاہتے تھے۔ کراچی میں پہلے سے بڑے بڑے مدرسہ قائم کرنا چاہتے تھے۔ اب بیمزید ایک مدرسہ قائم کرنا چاہتے تھے انہوں نے عرض کیا کہ حفرت بچھ تھے۔ اب بیمزید ایک مدرسہ قائم کرنا چاہتے مولانا بغوری نے فرمایا دعا تو میں آپ کیلئے کروں گا اور نصیحت آپ کو کیا کروں، آپ خود عالم ہیں۔ لیکن ایک بات کہتا ہوں کہ یہ مدرسہ آخرت کے لئے قائم کرنا چاہتے ہوتو عالم ہیں۔ لیکن ایک بات کہتا ہوں کہ یہ مدرسہ آخرت کے لئے قائم کرنا چاہتے ہوتو

دنیا کی اس سے بڑی کوئی مصیبت نہیں، اور اگر دنیا کے لئے قائم کرنا جاہتے ہوتو آخرت کی اس سے بڑی کوئی مصیبت نہیں، کتنے لوگوں کا چندہ ہوتا، اگر وہ ناجائز طریقہ سے خرج کردیا تو آخرت میں اس کی جوابدہی کرنی پڑے گی، کس کس کا جواب دو گے؟

جو خلوص کے ساتھ مدرسہ چلانا چاہتا ہے ، اس کو ایک مصیبت نہیں اٹھانی
پرتی بہت سی اٹھانی برٹی ہیں ، اوّل چندہ جمع کیا پھرکسی نہ کسی طریقے سے مدرسہ ک
تغییر ہوئی ، ایک ایک بیبہ جوڑا ، کام کیا ، کہیں سے مدرس کو لایا ، کہیں سے طالب علموں
کو لایا ، کہیں سے تغییر کا انظام کیا ، تب جا کر مدرسہ چلا۔

### تهمت تراشي

اور دوسر بے لوگ جو کام کرنے کے عادی نہیں، بلکہ ان کی عادت ہے ہے کہ کام کر نیوالے کے راستہ میں رکاوٹیں کھڑی کرتے ہیں اور طرح طرح کی ہمتیں لگاتے ہیں کہ مہتم صاحب کے بڑے مزے آ رہے ہیں، اتنے لاکھ فلال کھا گیا اور استے ہزار فلال نے کھالئے۔ الٹے سیدھے بہتان لگا کر مخلص اللہ والول کی حوصلہ شکنی کرتے ہیں۔

### اردودانوں اوربستی والوں کی محرومی

کراچی میں بہت ہے لوگ اپنے اپنے محلے کی مسجد کے لئے امام اور خطیب مانکتے ہیں اور کہتے ہیں کہ اتن تنخواہ دیں گے، مکان دیں گے، لیکن ایک شرط ہے کہ اس کی مادری زبان اردو ہو، کیونکہ سارا محلّہ اردو بولنے والوں کا ہے، اردو میں بات کر نیوالا ہوگا تو اس کا اثر زیادہ ہوگا۔ بات بلاشبہ درست ہے، لیکن میں ان سے کہتا

ہوں کہ تمہیں اردو زبان والا آدمی کیسے دیدوں اردو زبان بولنے والوں نے اپنے بچوں کو بڑھنے کے لئے مدرسہ میں بھیجا تھا؟ عالم دین بنایا تھا، تمہارے محلّہ میں کسی نے اپنے بچہ کومولوی بنوایا ہے؟

دارالعلوم میں تقریباً ڈیڑھ درجن ممالک کے طلبہ پڑھ رہے ہیں اور پاکتان کے بھی تمام علاقوں کے طلبہ زیر تعلیم ہیں، لیکن سب سے کم آئے میں نمک کے برابر اردو ہولئے والے امام وخطیب کیسے دیدوں، خدا کے اردو ہولئے والے ہیں تو میں تمہیں اردو ہولئے والا امام وخطیب کیسے دیدوں، خدا کے لئے آپ سوچے، کہ اگر آپ اپنے اند رعلاء تیار نہیں کریں گے تو آپ کی ساری بستیاں ویران ہوجا کیں گی، پڑھ پڑھ کرعلاء اپنے النہ علاقوں میں چلے جا کیں گے، مدرسہ ہونے کے باوجود آپ کی بستی علاء ہے محروم رہے گی اپنے بچوں کو اس طرف متوجہ کیجئے جو حضرات مدرسہ چلارہے ہیں ان کے ساتھ تعاون کیجئے، روپیہ ہیسہ سے اگر تعاون کرسکتے ہیں اس سے کیجئے، عملی کوئی مدد کرسکتے ہیں وہ کیجئے، اور پچھنہیں کرسکتے ہیں اس سے کیجئے، مان کی ہمت بڑھا ہے کہ اچھا کام کررہے کرسکتے تو کم از کم زبان ہی سے مدد کیجئے، ان کی ہمت بڑھا ہے کہ اچھا کام کررہے ہو، اور اگر یہ بھی نہیں کرسکتے تو کم از کم انا تو کیجئے کہ ان کی راہ میں رکاوٹ نہ والے۔

### اگر انسان نه بنے تو درندہ بھی نہ بنے

امام غزالی "فرماتے ہیں کہ انسان تو بہت بڑی چیز ہے، لیکن اگر کوئی جانور ہی بننا چاہے کہ کھانے پینے کے علاوہ کوئی مقصد نہ ہوتو جانوروں کی تین شمیں ہیں کہ ایک شم ان جانوروں کی ہے جن کا نفع ہی نفع ہے، جیسے بھیڑ، بکری ، گائے، بھینس، ایک شم ان جانوروں کی ہے جن کا نفع ہی نبچتا ہے ، بالوں ہے، کھال ہے، گوشت ہے، بالوں ہے، کھال ہے، گوشت ہے، بالوں ہے، کھال ہے، گوشت ہے، بریوں ہے ، اوجھڑی ہے ، گوبرے ، اس کی سب چیزوں سے دوسروں کو فائدہ پہنچتا ہے ، بالوں سے دوسروں کو فائدہ پہنچتا

\_\_\_\_

دوسری قشم ان جانوروں کی ہے جو نفع نہیں پہنچاتے تو نقصان بھی نہیں پہنچاتے۔

جنگلوں اور سمندروں میں بہت سے ایسے جانور ہیں جو نہ درندے ہیں کہ نقصان پہنچائیں اور نہ نفع پہنچاتے ہیں۔

تیسری قسم کے جانور وہ درندے ہیں جو دوسروں کونقصان ہی پہنچاتے ہیں، نفع سچھ نہیں پہنچاتے، جس کو دیکھا بھاڑ کھایا۔

امام غزالی "فرماتے ہیں کہ اصل منصب تو یہ تھا کہتم انسان بنتے ، جو بہت اعلیٰ درجہ ہے علماء بنتے ، اللہ والے بنتے ، لیکن اگرتمہیں جانور ہی بننا ہے تو بہلی قسم کے جانور بن جاؤ ، پہلی قسم کے جانور بن جاؤ ، پہلی قسم کے تو بن جاؤ ، لیکن تم تو تیسری قسم کے جانور بننا چاہتے ہو، درندہ بننا چاہتے ہو۔

### مدرے ہے تعاون کی ابیل

خیر خلاصہ بیہ ہے کہ بیہ چھوٹا سا مدرسہ بہت ی امیدوں کیساتھ اللہ والوں نے قائم کیا ہوا ہے آپ حضرات سے درخواست ہے بلکہ بیر آ پ کے فرائض میں داخل ہے کہ حیدرآ باد میں ایک معیاری مدرسہ جو اس شہر کی دینی ضروریات کو پورا کر سکے ہونا چاہیے، اور یہاں کے لوگوں کو اس کے لئے کوشش کرنی چاہیے، اللہ تعالیٰ ہم سب کوعلم دین کی خدمت کی تو فیق کامل عطا فرمائے۔ اور جولوگ دین کی خدمت میں لگے ہوئے ہیں ان کے ساتھ تعاون کی تو فیق عطا فرمائے۔

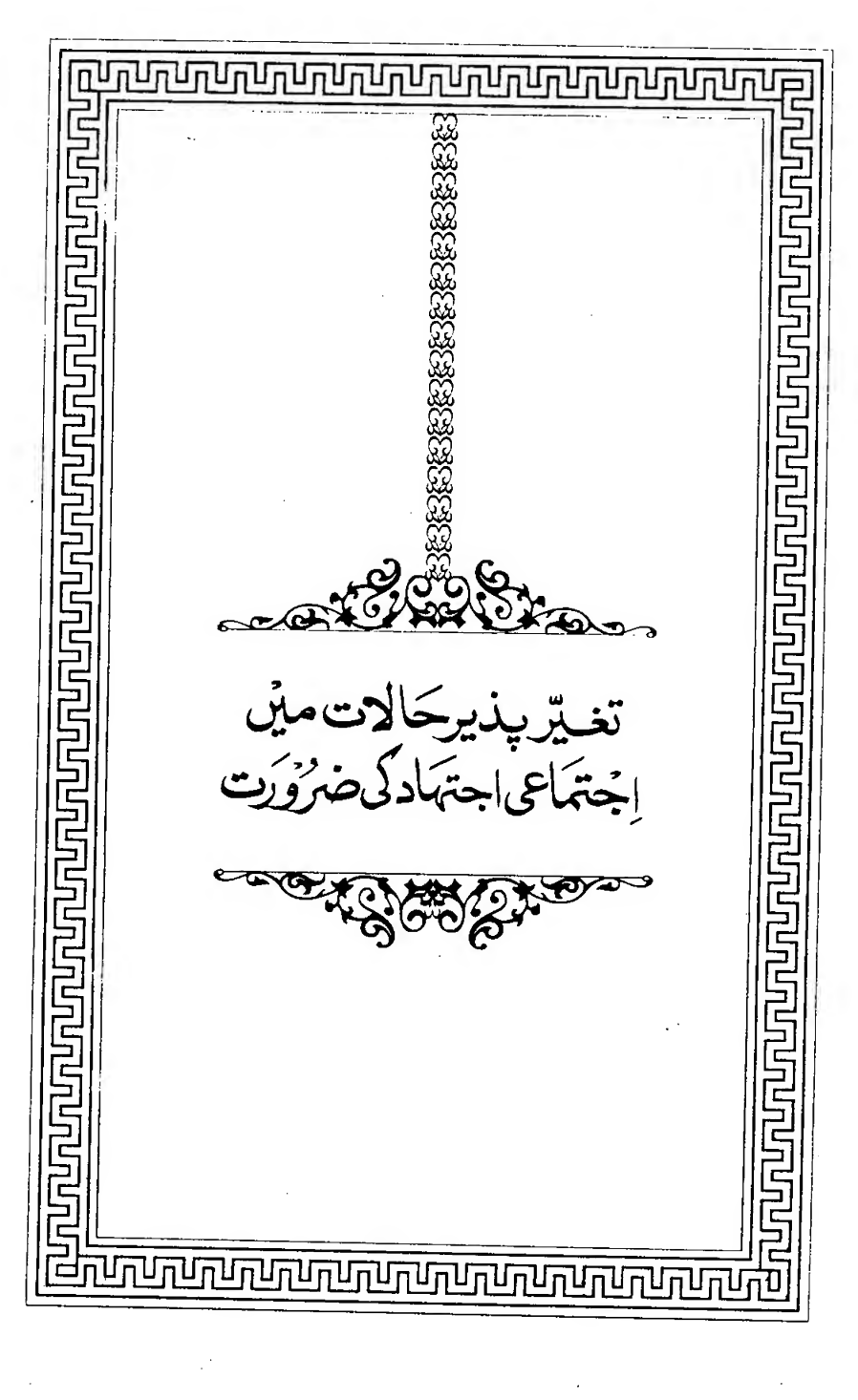
# رحمت للتعالمين صلى الله عليه وسلم

خاتم النبين سيدنا احدمصطف محد مجتباصلي الله عليه وسلم نے فرمايا:

- (۱) الله تعالیٰ نے میری طرف بیہ وحی بھیجی ہے کہ آپس میں تواضع اختیار کرو کوئی کسی پرفخر نہ کرے اور نہ کوئی کسی پرظلم کرے۔ (مسلم شریف)
- (۲) سب لوگ حضرت آ دم علیہ السلام کی اولا دہیں اور آ دم علیہ السلام مٹی سے پیدا موئے۔
- (۳) حضرت واثله بن الاسقع رضی الله عنه سے روایت ہے، کہتے ہیں کہ میں نے عرض کیا یارسول الله عصبیت کیا ہے؟ آب نے فرمایا بید کہتم اپنی قوم کی ظلم پر مدد کرو۔
- (۳) حضرت فسیلہ فرماتی ہیں کہ مبرے والد نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے بوجھا یارسول اللہ کیا عصبیت میں یہ بات بھی داخل ہے کہ آ دمی اپنی قوم سے محبت کرے۔ آپ نے فرمایا نہیں! لیکن یہ عصبیت ہے کہ آ دمی ظلم کے معاملہ میں اپنی قوم کی مدد کرے۔
- (۵) جو آ دمی اپنی قوم کی ناحق مد د کرے۔ اس کی مثال الیبی ہے۔ جیسے اُونٹ کنوئیں میں گر جائے اور اس کی دم تھینج کر نکالنے کی کوشش کی جائے۔(ابوداؤد)
- (۲) وہ شخص ہم میں سے نہیں ہے جوعصبیت کی طرف لوگوں کو بلائے ، وہ شخص ہم میں سے نہیں ہے جس کی موت عصبیت پر آئے۔

وآخردعوانا ان الحمدلله رب العالمين





### ﴿ جمله حقوق تجق ناشر محفوظ بيں ﴾

موضوع تغیر بذیرحالات میں اجتماعی اجتمادی ضرورت مقرر حضرت مولانامفتی محمد فیع عثانی مدخله مقام مدرسة البنات، جامعه دار العلوم کراچی ضبط وترتیب مولانا اعجاز احمد صدانی بابتمام محمد ناظم اشرف

# تغیر پذیر حالات میں اجتماعی اجتہاد کی ضرورت

## جدید فقهی مسائل براجتماعی غور وخوض کی ضرورت:

خطبه مسنونه کے بعد!

اس اجتماع کا جوسب سے بڑا فاکدہ ہے وہ یہ ہے کہ یہاں قدیم اور جدید علوم کے ماہر بن کو جمع کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔ اس زمانہ میں سیاسی، تمدنی، اقتصادی ، طبی وغیرہ مسائل استے پھیل گئے اور استے گوناگوں ہو گئے ہیں کہ ان کے متعلق قرآن وسنت کی روشی میں احکام شرعیہ کو مرتب اور مستبط کرنا صرف اسی شخص کے بس کا کام ہوسکتا تھا، جو جمجہد مطلق کہلانے کا اہل ہوتا لیکن مجہد مطلق کا جو مقام ہے جوشرا لکط ہیں آپ حفرات جانتے ہیں ان کے پیش نظر آج دور دور تک کوئی الی شخصیت نظر نہیں آتی جو اجتہاد مطلق کا دعویٰ کر سکے، لیکن حالات سیاسی میدان میں، شخصیت نظر نہیں، معاشرتی میدان میں اور مختلف شعبہ ہائے حیات میں اتی تیزی سے بدل رہے ہیں، اور استے بڑے بیانے پر ان میں تبدیلی رونما ہورہی ہے کہ نت سے بدل رہے ہیں، اور استے بڑے بیانے پر ان میں تبدیلی رونما ہورہی ہے کہ نت نظر فقہی مسائل بیدا ہور ہے ہیں جن میں امت کی رہنمائی کا فریضہ بہر حال علاء امت

ہی پر عائد ہوتا ہے۔

صورت حال ہے ہے کہ قرآن کو جو پچھ بیان کرنا تھا، وہ بیان کر چکا، سرکاردوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کو اپنی بعثت کے بعد تئیس سالہ زندگی میں قرآن کریم کی جوتشری فرمانی تھی وہ فرمادی، اسلاف امت نے ان دونوں چیزوں کی حفاظت کی ،نظم قرآن کی بھی۔ قرآن کی بھی۔

ہمارا دعویٰ اور عقیدہ ہے کہ اب کوئی نئی شریعت آنے والی نہیں ہے، کسی اور نبی کے آنے کا امکان نہیں ہے، اللہ نے اپنے دین کی شکیل کردی اور اللہ نے ہمیں ایسی امت بنایا جو آخری امت ہے اور قیامت تک تمام مسائل کا سامنا اسی امت کو کرنا ہے، ان حالات میں جب کہ تبدیلیاں تو معاشرہ میں آئی تیزی ہے آرہی ہیں استے بڑے ہا آرہی ہیں کہ ہمارافقہی ذخیرہ جس میں بلاشبہ ان تمام چیزوں کا حل اصولی طور پر ضرور موجود ہے مگر جزوی طور پر اور جزئیات کی صورت میں وہ پوری طرح کفالت نہیں کررہا ہے۔

## علماء امت کی ذمه داری:

زندگی رواں دوال ہے، زندگی کا یہ قافلہ کسی کا انظار نہیں کرتا۔ یہ مسائل جو روز بروز پیدا ہورہے ہیں ان کے بارے میں امت مسلمہ کی نظریں علاء امت ہی کی طرف اٹھ رہی ہیں، اقتصادی میدان میں آپ کیا کہتے ہیں؟ طبی مسائل جو پیدا ہورہے ہیں، ان میں آپ کی رہنمائی کیا ہے؟ معاشرت اور سیاست کے میدان میں جونت نظریات ، مسائل اور رسوم جڑیں پکڑ رہے ہیں ان میں اسلام کی ہدایت کیا ہے؟ اس سلسلہ میں نظریں علاء کرام ہی کی طرف اٹھ رہی ہیں، اور اس کا نقاضا ہے ؟ اس سلسلہ میں نظریں علاء کرام ہی کی طرف اٹھ رہی ہیں، اور اس کا نقاضا ہے کہ ہم اپنی اس مؤلیت کو پورا کرنے کے لئے وہ جدوجہد اختیار کریں جو ہمارے کہ ہم اپنی اس مؤلیت کو پورا کرنے کے لئے وہ جدوجہد اختیار کریں جو ہمارے

اسلاف کا وطیرہ رہی ہے، کیونکہ ابھی امام محمد رحمتہ اللہ علیہ کا قول آپ س چکے ہیں کہ " اگر محمد بھی سوگیا توبہ پوچھنے والے کس سے پوچھیں گے۔ "جو ذمہ داری اس وقت ائمہ مجہدین پر اور ایک ایک امام پر آرہی تھی اب جب کوئی شخص ان کی جگہ لینے والا نہیں ہے تو ہمیں بیاسلیم کرنا چاہئے کہ وہ ذمہ داری جو امام محمد رحمتہ اللہ علیہ کے کندھوں پر تقی آج بھی ہم میں سے کسی ایک کے کندھے پر تو نہیں، لیکن ہمارے مجموعہ کے اوپر یہ ذمہ داری موجود ہے جس کا تقاضا ہے کہ تحقیق مسائل کیلئے راتوں کو جاگا کریں "مَن طَلَبَ العُلی سَهِر اللَّیَالی"۔

بجھے والدمحرم کا بیان کردہ ایک واقعہ یاد آرہا ہے وہ شخ الاسلام علامہ شبیر احمد عثائی رحمہ اللہ تعالی سے روایت کرتے تھے، علامہ عثائی فرماتے ہیں کہ علامہ انور شاہ کشمیری جب مرض الموت میں تھے، ہر وقت یہ خطرہ تھا کہ کسی وقت بھی وفات کی خبر آ جائے گی۔ ایک رات تہجد کے وقت دیو بند میں یہ خبر مشہور ہوگئ کہ علامہ کشمیری کی وفات ہوگئ ہے۔

علامہ شہیر احمہ عثانی " فرماتے ہیں کہ میں اس وقت بیتاب ہوکر جلد محلّہ خانقاہ کی طرف حضرت کو دیکھنے کیلئے چلا، حضرت کے کمرہ پر پہنچا تو دیکھا کہ لائین جل رہی ہے۔ اس زمانہ میں بکل نہیں تھی۔ اجا زت لیکر حاضر ہوا تو دیکھا کہ حضرت شاہ صاحب دو زانو بیٹھے ہیں، کتاب" شامی" ہاتھ میں لئے لائین پر جھکے ہوئے "شامی" کے مطالعہ میں غرق ہیں، بہت شخت علالت اور ضعف کا زمانہ تھا، حضرت علامہ شبیراحد فرماتے ہیں کہ میں نے بطور شکایت عرض کیا کہ:۔

" حضرت ایک بات میری سمجھ میں نہیں آتی وہ یہ کہ شامی میں کونسا ایسا مسئلہ ہے جس کو آپ نے پہلے نہ دیکھا ہو، اور جو آپ کا دیکھا ہوا ہوتا ہے، وہ آپ کو یاد بھی ہوتا ہے او اگر کوئی مسئلہ

اییا تھا کہ جو آ ب نے دیکھا نہیں تھا اور آ پ کو یادبھی نہیں تھا۔۔۔۔ تو ہم آ پ کے غلام کہاں مرگئے تھے، ہم میں ہے کسی کو تھا۔۔۔۔ تو ہم آ پ کے غلام کہاں مرگئے تھے، ہم میں پیش کردیتا، اس تکلم دیتے وہ مسکلہ نکال کر آ پ کی خدمت میں پیش کردیتا، اس تکلیف میں آ پ اتنی مشقت اٹھار ہے ہیں۔'

علامہ عثانی "فرماتے ہیں کہ حضرت شاہ صاحب " مجھے دیکھنے گے اور فرمایا کہ" بھی ! یہ بھی ایک بیاری ہے" تو حضرت! اگر شخین وجبتو اور مطالعہ کی عادت ایک بیاری ہے تو اللہ تعالی سے میری دعاہے کہ یہ بیاری ہم سب کولگادے ، بچی بات یہ ہماری یہ بیاری چھوٹ گئی اور ہم صحت یاب ہو گئے یہ سارا زوال اسی کی شخوست سے ہے ، یہ بیاری ہمارے بزرگوں کوتھی راتوں کو جاگ کر انہوں نے امت مسلمہ کی رہنمائی کی ہے، دوستوں اور بزرگو! بہت بھاری ذمہ داری ہم پر ہے۔

### جزوی مسائل میں جزوی اجتهاد:

اب وقت نہیں رہا کہ صدیوں سال پہلے ہمارے اسلاف نے بہت عرق ریزی کے ساتھ جو کتابیں اور فتاوی مرتب کئے تھے محض ان کو دیکھ کر اور گردوپیش سے آکھ بند کرکے فتوی دیتے چلے جا کیں .....کونکہ آپ جانتے ہیں کہ بہت سے مسائل عرف، مقام اور حالات زمانہ پر بنی ہوتے ہیں ..... والد صاحب بکثرت فرمایا کرتے سے کہ فقہاء کرام کامشہور قاعدہ ہے:

"مَن لَّم یَعوف اَهُلَ زَمَانِه فَهُوَ جَاهِل" حالات زمانه پر جب تک نظرنه ہو امت کی رہنمائی نہیں کی جاسکتی ، فتو کی اور تفقہ کا دعویٰ نہیں کیا جاسکتا۔ ان حالات میں ہماری ذمہ داریاں بہت بڑھ گئی ہیں۔ قو کی میں انحطاط ہے۔ حالات میں ناساز گاری ہے۔ ہر شخص اپنے اپنے حالات میں گرفتار ہے، علمی صلاحیتیں بھی دن بدن کم ہوتی ہے۔ ہر شخص اپنے اپنے حالات میں گرفتار ہے، علمی صلاحیتیں بھی دن بدن کم ہوتی

جار ہی ہیں۔ دوسری طرف مسائل بڑھتے جارہے ہیں اور نئے نئے علوم سامنے آ رہے ہیں، ان حالات میں اس کے بغیر چارہ کارنہیں ہے کہ جزوی مسائل میں جزوی اجتباد کے راستے کورواں دواں رکھا جائے، جزوی مسائل میں اجتباد فی المسائل میں ہمارے تمام فقہاء اور اکابر الحمدلللہ بڑے بڑے کارنامے چھوڑ گئے ہیں۔ تھیم الامت حضرت مولا نا اشرف علی تھانوی رحمہ اللہ تعالی کی''امداد الفتاویٰ' ایک ایسی چیز ہے جوان کے اجتبادی کارناموں کا واضح ثبوت ہے اور ساتھ ہی حسین یادگار بھی ہے۔

### کیا اجتهاد کا دروازه بندی:

یے تصور ہمارے بہت سے ملقوں میں اب بھی موجود ہے کہ اجتہاد کا دروازہ بند نہیں ہوا، آج بھی بند ہوگیا ہے۔ والد ماجد فرمایا کرتے تھے کہ اجتہاد کا دروازہ بند نہیں ہوا، آج بھی بند نہیں ہوگا، ہاں اس دروازے میں داخل ہونے کے لئے کچھ شرائط ہیں۔ اس زمانہ میں وہ شرائط افراد میں موجود نہیں رہے، ای واسطے سمجھا جارہا ہے کہ اجتباد کا دروازہ بند ہوگیا، بھلا قرآن وسنت کا کبھی دروازہ بند ہوگا؟ ہمارے اکابر نے مسائل میں مسلسل اجتباد کرتے رہے ہیں۔" امداد الفتاویٰن کو اٹھا کر آپ دیکھیں فاص طور سے کتاب البوع اور معاملات کے جو مسائل ہیں۔ ان کر آپ دیکھیں فاص طور سے کتاب البوع اور معاملات کے جو مسائل ہیں۔ ان سے اندر اجتباد فی المسائل آپ کو جگہ جگہ ملے گا، ان میں صرف یہی کام نہیں کیا گیا کہ بی تازیا جائے کہ بیہ جائز ہے یا ناجائز ہے، میں نے اپنے والد ماجدر حمہ اللہ تعالیٰ سے بار بار بنا وہ ہمیں تلقین فرمایا کرتے تھے کہ" معاملات یوع وشراء سے متعلق ، لین معاملہ ناجائز ہے، بلکہ وہ بی بھی بتلائے کہ جائز راستہ کیا ہے؟ یہ بتانا بھی مفتی کی ذمہ داری ہے درنہ خطرہ ہے کہ بہت سے لوگ دین سے مایوں ہوکر اس طرح مرتد داری ہے درنہ خطرہ ہے کہ بہت سے لوگ دین سے مایوں ہوکر اس طرح مرتد داری ہے درنہ خطرہ ہے کہ بہت سے لوگ دین سے مایوں ہوکر اس طرح مرتد داری ہے درنہ خطرہ ہے کہ بہت سے لوگ دین سے مایوں ہوکر اس طرح مرتد

ہوجائیں گے کہ ان کو بھی خبر نہیں ہوگی کہ وہ مرتد ہو گئے ہیں۔''

### جدید مسائل کے حل میں فقہاء امت اور علوم جدیدہ کے ماہرین

### میں تعاون کی ضرورت:

ان حالات میں کسی ایک فرد کے بس کا کام بینہیں رہا کہ وہ اجتہاد فی المسائل کسی خاص میدان میں تنہا کرسکے، مثلاً معاملات ہی کے باب میں اجتہاد فی المسائل تنہا کوئی شخص کرسکے، اور سارے مسائل کوحل کردے، اس کی وجہ بیہ ہے کہ حالات زمانہ نے اور پچھلے دو سو سال کے سیاسی حالات نے جدید وقد یم علوم کے درمیان الی خلیج حائل کردی کہ جن مسائل کا ہمیں تھم معلوم کرنا ہے ان مسائل کی صحیح صورت حال ہمیں نہیں معلوم اور جن حضرات کے سامنے صورت مسکلہ ہے انہیں جواب معلوم کرنے کا راستہ نہیں معلوم۔

میں مبار کباد پیش کرتا ہوں اسلامک فقہ اکیڈی کے کارکنان حضرات کو خاص طور سے جناب مولانا مجاہد الاسلام قائی صاحب کو کہ انہوں نے اس مشکل مسئلہ کوحل کرنے کے لئے اسلامی فقہ اکیڈی قائم کی، جس کے اندر انہوں نے قدیم وجدید دونوں کو ملادیا اوراس خلیج کو پاشنے کی کوشش کی ہے جو برسوں سے ہمارے درمیان حائل چلی آرہی ہے۔ واقعہ یہ ہے کہ ان مسائل میں جتنی احتیاج علماء اور فقہاء او رمفتی صاحبان کی ہے کم وبیش اس کے قریب قریب ہی احتیاج ہمیں ان جدید علوم کے ماہرین کی ہے جن علوم کے بارے میں ہم شرعی احکام کی تحقیق کرنا چاہتے ہیں۔ وجہ یہ ہے کہ جدید علوم ہوگ یعنی صورت حال معلوم ہوگ یعنی صورت

کام نہیں ہوتا کیونکہ مشہور مقولہ ہے کہ' السوال نصف العلم' تو نصف العلم جدید علم کے ماہرین سے حاصل ہوگا اور باقی نصف العلم فقہاء کرام سے، مجھے امید ہے کہ بیا کیڈمی اس سلسلہ میں موثر کردار اوا کرے گی، اور اجتماعی اجتہاد کا میدان ہموار کرے گی۔

## اجتماعی اجتهاد وقیاس کی نظیریں:

یہ اجتماعی اجتہاد وقیاس اس امت میں نئی چیز نہیں ہےغور کیا جائے تو پورے تشکسل کے ساتھ اس کی نظیریں ہمیں بچھلے چودہ سوسال کے اندر ملتی ہیں اور خود عہدرسالت صلی اللہ علیہ وسلم کے اندرمکتی ہیں، اساریٰ بدر (بدر کے قیدیوں) کے واقعہ میں سرور کا ئنات صلی اللہ علیہ وسلم نے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اجمعین سے مشورہ کیا کہ ان کے ساتھ کیا یہ معاملہ کیا جائے؟ حضرات علماء کرام کومعلوم ہے کہ مشورہ کے بعد فیصله موا، اس میں خطاموئی اور اس پر عتاب بھی موا، بیر اجتماعی اجتہاد تھا۔ حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے بھی ایسی ایک مجکس بنائی تھی ، ایسی مثالیں کثرت سے ملتی ہیں کہ جوبھی نئے مسائل امت کو پیش آتے ، خلفائے راشدین صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کو جمع کرکے ان سے دریافت کرتے کہ آپ نے کوئی حدیث اس سلسلہ میں حضور صلی الله علیه وسلم سے سنی ہوتو بتائیں، اگر حدیث مل جاتی تو فیصلہ ہوجا تا ورنہ اجتہاد وقیاس سے فیصلہ کیاجاتا تھا۔ امام اعظم ابو حنیفہ رحمتہ اللّٰہ تعالیٰ علیہ نے اپنے شاگر دوں کے ساتھ بحث و مذاکرہ کا سلسلہ قائم فرمایا اور تقریباً جالیس عظیم المرتبت تلامذہ کے ساتھ اجتماعی اجتہادو قیاس کا سلسلہ جاری رکھا۔ عالمگیر رحمة الله تعالی علیہ نے فاوی عالمگیربدمرتب کرنے کیلئے علاء کو جمع کیا، اس زمانہ میں حالات بدلے ہوئے تھے، نے مسائل پیدا ہوتے تھے، انہیں حل کرنے کی ضرورت تھی اس لئے فتاوی عالمگیریہ مرتب ہوا۔ اس زمانہ کے فقہاء کی جلیل القدر جماعت مقرر کی گئی '' مجلۃ الاحکام

العدلیہ' خلافت عثانیہ ترکی میں مرتب ہوا، یہ بھی علماء کرام ہی کی ایک عظیم جماعت نے مرتب کیا۔ حکیم الامت حضرت مولانا اشرف علی تھانوی علیہ الرحمہ نے ستم رسیدہ عورتوں کی مشکلات کا فقہی حل تلاش کرنے کے لئے متعدد حضرات کو'' الحیلة الناجزہ'' کی ترتیب کے لئے مقرر فرمایا ، میرے والد ماجد او ر مولانا مفتی عبدالکریم گمتھلوی اس میں شامل تھے اس میں کئی مسائل میں فقہ مالکی پرفتوی دیا گیا ہے، لیکن اس فتی اس میں شامل تھے اس میں کئی مسائل میں فقہ مالکی پرفتوی دیا گیا ہے، لیکن اس فتی کو شائع نہیں کیا جب تک کہ ہندوستان کے تمام ار باب افتاء سے مراجعت نہیں ہوگئی۔ حرمین شریفین نہیں ہوگئی۔ حرمین شریفین کے فقہاء سے خط و کتابت ہوئی، ان تمام مراحل کے بعد اس کو کتابی شکل میں شائع کرایا۔

### اجتماعی مسائل میں انفرادی فتاوی سے احتراز:

میرے والدمحتر م فرماتے تھے، ایسے اجھائی مسائل جو پوری امت کو در پیش بیں یا ملک کے تمام مسلمانوں کو در پیش بیں ان میں انفرادی فقادی نہ دیئے جائیں ان میں باہمی مشورہ نہایت ضروری ہے۔ اور تمام بزرگوں کا یہی طریقہ رہا ہے۔ چنانچہ پاکستان میں بھی حضرت والد ماجد اور حضرت مولانا محمد یوسف بنوری نے ایک مجلس قائم کررکھی تھی جو آج بھی ''مجلس تحقیق مسائل حاضرہ'' کے نام سے موجود ہے۔ اس مجلس کی طرف سے کئی رسائل شائع ہوئے، ایک ایک مسئلہ پر بعض اوقات دو دو سال تک تحقیق ہوتی رہی۔

## ايخ خيالات يرتنقير سننے ميں وسيع الظرفي:

میں عرض کروں گا کہ اپنے بزرگوں نے ہمیں بیاطریقہ بھی بتلایا ہے کہ

مسائل کی محقیق اور اینے خیالات پر تنقید سننے کے معاملہ میں کتنا وسیع الطرف ہونا جائے ، میں اور میرے بھائی مولانا محمر تقی عثانی اس زمانہ میں جب بیمجلس اعضاء انسانی کی پیوند کاری کے مسئلہ پر، اور پراویڈنٹ فنڈ (.P.F) اور دوسرے مسائل پر شحقیق کررہی تھی، درجہ تخصص فی الافتاء میں زیر تربیت تھے۔ آپ جانتے ہیں وہ آ دمی جو ابھی درس نظامی سے فارغ ہوا ہواور درجہ تخصص فی الافتاء میں تربیت حاصل کررہا ہواس جیسی مجلس میں وہ کیا مشورے دے سکتا ہے، کیا مدد پہنچا سکتا ہے،کیکن ہم دونوں بھائیوں کو اور تخصص فی الافتاء کے دیگر طلبہ کو اس مجلس میں والد صاحب رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ علاء کے ساتھ حکماً بٹھاتے اور ہم سب کو بحث و تحقیق میں شریک کرتے تھے، اس میں انہوں نے ہمیں اتنا جری بنادیا تھا کہ جہاں مفتی اعظم یا کستان مولانا محمد بوسف بنوری جیسے جلیل القدر علماء گفتگو کررہے ہوں، مسائل پر اجتہادی بحث کررہے ہیں وہاں ہم لوگ مبح سے شام تک نہ جانے کتنی باران کی بات پر اعتراض کرتے ، اور ان سے سوالات کرتے تھے۔ ان دونوں حضرات کو میں نے دیکھا کہ ہماری طالب علمانہ آراء کو وہ ایسے ہمہ تن گوش ہوکر سنتے تھے جیسے کسی بیاسے کے سامنے یانی آ گیا ہو، ظاہر ہے کہ اس کی بیہ وجہ نہیں کہ ہمارے باس دلائل وزنی تھے، بلکہ وہ ہماری تربیت كررہے تھے، ہميں يہ بتلارے تھے كەفقهى مسائل ميں جہاں يہ ضرورى ہے كہ ہم يورا بورا وقت دیں اور صلاحیتیں صرف کریں ہے بھی اتنا ہی ضروری ہے کہ دوسروں کے نکتہ، نظر کو بوری توجہ اور حق پیندی کے ساتھ سنیں ، اس کے بغیر کسی صحیح متیحہ تک پہنچنا ممکن نہیں ہے اس کئے مجھے جسید ہے کہ ہم انشاء اللہ اس جذبہ کے ساتھ اس سیمینار کے تمام مباحث میں حصہ لیں گے۔ ہرایک کی بات اسی توجہ کے ساتھ سنیں گے جیسے کوئی طالب علم اینے استاد کی بات سنتا ہے، اس سے لوگ بہت سارے نتائج تک پہنچ سکیں کے اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے انشاء اللہ مدد ہوگی۔

### ہمارے بزرگول کا ایک خاص امتیاز:

ہمارے بزرگوں کا ایک طغری امتیاز ہے بلکہ پوری امت کے علماء اہل سنت والجماعت فقہاء کا بیہ طغری امتیاز رہا ہے کہ انہوں نے اپنی بات کی پہنیں کی، یہ حضرات علمی غرور انا اور بات کی پہنے ہیں دور تھے۔ ہمارے فقہاء کرام اور اپنے تمام بزرگ ، اور جن بزرگوں کو ہم نے ویکھا اور جن کی جو تیاں سیرھی کیس ان کو بھی ہم نے اس اعلیٰ ظرفی کا حامل پایا کہ ایک ادنیٰ طالب علم ان کی کسی بات پر کوئی اعتراض کردے تو نہ صرف ہے کہ اس کو توجہ کے ساتھ سنتے تھے، بلکہ اگر سمجھے میں اعتراض کردے تو نہ صرف ہے کہ اس کو توجہ کے ساتھ سنتے تھے، بلکہ اگر سمجھے میں آ جائے تو فوراً قبول فرمالیتے تھے اور اپنی بات سے رجوع بھی کر لیتے تھے۔

اختیارالصواب کختلف الا بواب 'اگر کسی مئلہ میں ان کی رائے تبدیل ہوجاتی تو رجوع فرما کر اس باب میں شائع فرما دیتے تھے۔ اس بات کو میں اس لئے بیان کررہا ہوں کہ اس زمانہ میں ہمارے بزرگوں کی بیسنت مردہ ہوتی جارہی ہے۔ کسی ایک مفتی کے قلم سے کوئی جملہ لکھا گیا تو اب بیہ بہت کم رہ گیا ہے کہ توجہ دلانے اور خطا ظاہر ہونے پر رجوع کرلیں۔ اب بھی الجمدللہ ایسے حضرات علماء حق موجود ہیں جن کے سامنے اگر دلائل ان کے معارض آ جا کیں تو رجوع بھی کرنے میں ان کو تامل نہ ہوگا، لیکن اب ایسے حضرات بہت شاذو نادر ہیں، ورنہ ہر ایک اس کوشش میں رہتا ہے کہ میرے تلم سے جو بات نکلی ہے، اس کومنوایا جائے۔

### اعضاء انسانی کی پیوند کاری:

ہم نے اپنے بزرگوں کو الحمد للد دیکھا ہے اور ان سے سیھا ہے، اعضاء انسانی کی پیوند کاری کے مسلم میں مجلس تحقیق مسائل حاضرہ میں تقریباً دو سال تک بحث ہوتی رہی ہے، بے شار سوالات آئے ہوئے تھے، ان سب کو روکا گیا تھا اور پوچھنے والوں کولکھ دیا گیا تھا کہ اس مسئلہ پر تحقیق ہورہی ہے، وقت گلے گا، جب تحقیق ہوجائے گی تو آپ کو جواب دیا جائے گا۔ سوال بیتھا کہ ایک انسان کا خون دوسر سے انسان کے جسم میں منتقل کرنا جائز ہے یا نہیں؟ نیز ایک انسان کا عضو تناسل کاٹ کر دوسر سے انسان کو لگانا اگر ممکن ہوجائے تو اس کا کیا اثر پڑے گا، ثبوت نسب سمیت ملال وحرام کے بہت سارے مسائل بیدا ہوں گے ، اس بنا ء پر سوالات کی تحقیق شروع ہوئی اور جواب لکھا گیا ، اس جواب کا حاصل بیتھا کہ انسانی اعضاء سے بیوند کاری تو جائز نہیں، البتہ ایک انسان کا خون دوسرے انسان کے بدن میں داخل کرنا حالت ضرورت میں جائز ہے ، فروخت کرنا جائز نہیں، کوئی شخص اگر پییوں کے بغیر حالت ضرورت میں جائز ہے ، فروخت کرنا جائز نہیں، کوئی شخص اگر پییوں کے بغیر

نہیں دیتا تو قیمت دینے والا اگر مجبور ہے تو گنہگار نہیں ہوگا، قیمت لینے والا گنہگار ہوگا،

یہ حاصل تھا اس جواب کا اسلسہ حضرت والد صاحب رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی وفات
کے بعد اعضاء انسانی کے متعلق عالم اسلام کے دیگر دار الافقاؤں سے پچھ فقاوی جاری

ہوئے جو ہماری نظروں سے گذرے اور بھی پچھ حضرات علماء کرام نے اس سلسلے میں
جو کام کیا تھا اس میں پچھ نئے دلائل ایسے مسائل آئے جن سے اس بات کی ضرورت

بڑی شدت سے محسوس ہور ہی ہے کہ اس مسئلہ پر از سرنو غور کیا جائے بہت ممکن ہے کہ

جوفقوی عدم جواز کا دیا گیا تھا اور پاکستان میں شائع ہوا تھا ان دلائل پر غور ومشور سے

کے بعد اس فتوی سے رجوع کیا جائے۔ اس فتوی پر دستخط کرنے والے جو حضرات

موجود ہیں وہ رجوع کرلیں گے اور جو حضرات اللہ کو پیارے ہو چکے ہیں ہمیں امید

ہے کہ ان کی روحوں کو اس سے تسکین ہوگی۔

### معروضات كاخلاصه:

میری معروضات کا خلاصہ دو باتیں ہیں ایک توبہ کہ اپنی بات کی پچ اور اپنی بات کو ہر قیمت پرمنوانے کی کوشش، یہ ہر تحقیق کی راہ میں سب سے بردی رکاوٹ ہے اس سے بہرحال بچنا چاہئے اور دوسرے یہ کہ اجتماعی مسائل میں باہمی مشورہ کے بغیر انفرادی فقاوی جاری کرنے سے حتی الامکان گریز کرنا چاہئے اجتماعی اجتہاد وقیاس کا جو کام اسلامی فقہ اکیڈمی نے اپنے سرلیا ہے، وہ عظیم کام ہے، مشکل ہے ، کھن ہے، لیکن وقت کی سب سے بردی ایکار ہے۔

# جدیدفقہی مسائل کے بارے میں علماء یا کستان کی کوششیں:

يا كستان مين بهى الحمد لله اس سلسله مين خاصى بيش رفت اور خاصا كام موا

ہے، چُونکہ مجھ سے خاص طور پر فرمائش کی گئی ہے کہ اس سلسلہ میں بھی کچھ عرض كرون، اس ليح چند منك اس موضوع يرجهي لون گا۔ نجي طور يرتو وہاں بھي اسي طرح كام چل رہا تھا جيسا كه يہاں مندوستان مين بھى الحمداللہ جگه جگه مور ہا ہے، ياكستان میں بھی بعض علماء کرام نے مجالس قائم کی ہیں جیسے ''مجلس شخفیق مسائل حاضرہ''کیکن بڑے پیانے پر کام کی ضرورت تھی جس میں تمام مکا تب فکر کے علماء، علماء دیو بند، علماء بریلی، اہل حدیث، سب حضرات جمع ہوں اور ان مسائل کا حل تلاش کریں، اس سلسلہ میں سرکاری سطح پر افسوس ہے کہ ۱۹۷۷ء سے پہلے کوئی قابل ذکر پیش رفت نہیں ہوئی۔ ۱۹۷۷ء میں پاکستان مین ایسے حالات پیش آئے کہ جنرل محمد ضیاء الحق صاحب مرحوم کو زمام اقتدار سنجالنی پڑی، جب وہ آئے تو ہم سب لرزہ براندام تھے کہ ایک فوجی جنزل آ گیا ہے، پیتہ نہیں کس مزاج و مذاق کا انسان ہوگا، کس راستہ پر کے گا، کین جب اس کو قریب سے دیکھا تو معلوم ہوا کہ الحمدللہ بیہ علماء کرام اور بزرگوں کا عقیدت مند ہے، حکیم الامت حضرت مولانا اشرف علی صاحب تھانوی رحمة الله تعالی علیہ سے انہیں خاص عقیدت تھی۔ ان کے بہنوئی حضرت تھانوی رحمۃ الله تعالی علیہ سے بیعت تھے۔ انہوں نے الحمدللد کی برے کام کئے جن میں سے صرف بعض کا تذکرہ مختصر وقت میں کرسکوں گا۔

### اسلامی نظریاتی کوسل کی خدمات:

ایک'' اسلامی نظریاتی کوسل' جو دستورکی رو سے پہلے سے ضروری تھے اور پہلے سے موجودتھی ، لیکن اس میں علماء کو نہیں رکھا گیا تھا ، اس میں انہوں نے یہ کیا کہ اچھے اچھے ماہر علماء کو اسلامی نظریاتی کوسل میں شامل کیا۔ حضرت مولانا محمد یوسف بنوری حضرت مولانا محمد یوسف بنوری حضرت مولانا محمد افغانی ، مولانا محمد تقی عثمانی صاحب اور بڑے بڑے علماء

کرام کو اس میں شامل کیا اور ان سے کہہ دیا کہ اس کام میں جن وسائل کی ضرورت ہوگی وہ سب آپ کوفراہم کئے جائیں گے پس جو کام آپ حضرات اسلامی فقدا کیڈمی سے کر رہے ہیں الحمداللہ وہ اسلامی نظریاتی کوسل نے کئی سال بڑی تیز رفتاری کے ساتھ کیا، اور جو مسائل در پیش تھے ان کوحل کیالیکن ان کا کام زیادہ تر قانون سازی ہے متعلق تھا کہ ان میں کیا کیا تبدیلیاں لائی جائیں، اگر چہ وہ بھی بہت بڑا کام تھا، كوسل كے ذمہ داروں سے جنزل ضياء الحق صاحب نے كہا كہ آب لوگ بينكنگ كو بلکہ بورے مالیاتی نظام کوسود سے یاک کرنے کے لئے تجاویز دیں۔ اسلامی نظریاتی کوسل نے ایک پینل مقرر کیا، جس میں متبحر علماء بھی تھے بینکنگ کے ماہرین بھی اور جدید اقتصادیات کے ماہرین بھی۔ پینل نے شب وروز محنت کرکے اسلامی بینک کاری اور بلاسود بینک کاری پر ایک مفصل اور جامع ریورٹ تیار کی، بیتو آ ب حضرات كومعلوم ہوگا الحمدللد بورے عالم اسلام میں بلکہ صرف مسلم ممالک ہی میں نہیں دیگر ممالک میں بھی جہال مسلمان آباد ہیں، اب بیہ جذبہ قوت سے بیدا ہور ہا ہے کہ سودی نظام جس کوا للہ رب العالمین نے اعلان جنگ قرار دیا ہے اس سے جس طرح بھی ممکن ہوجان حچٹرائی جائے ،مختلف ملکوں میں اسلامی بینک کاری اور بلاسود بینک کاری یر کام ہوئے اور ہورہ میں، لیکن مجھے یہ بتاتے ہوئے مسرت ہورہی ہے کہ یا کستان کی اسلامی نظریاتی کوسل نے جور بورٹ تیار کی ہے وہ اسلامی اور بلاسود بینک کاری کے بارے میں اس وقت تک جننی رپورٹیس عالم اسلام میں تیار ہوئی تھیں۔ان میں سب سے زیادہ جامع اور بہتر ریورٹ ہے، صدر صاحب مرحوم نے وزرات خزانہ كوظم دياكهاس ربورث كے مطابق عمل درآ مدكياجائے، اور ہمارا بورا مالياتي نظام سود سے یاک کیاجائے، لیکن میر ہمارے شامت اعمال ہے کہ وزارتوں، مالیات کے محکموں، اور ان جیسے اداروں کے حضرات سودی نظام کے اتنے عادی ہو چکے ہیں کہ

ان کو ادنیٰ قشم کی بھی کوئی کراہت اس میں نظر نہیں آتی بلکہ وہ اس درجہ عادی ہو چکے ہیں کہ اس کو چھوڑنے کو ان کا دل، اگر کوئی معقول عذر نہ ہو تب بھی نہیں جا ہتا، الا ماشاء الله وہ رپورٹ وزارت خزانہ میں گئی، وہاں سے اسٹیٹ بینک کے پاس پینی تو اسٹیٹ بینک نے بینکنگ اور سرمایہ کاری کے بارہ طریقے وہی مقرر کئے جو اسلامی نظریاتی کوسل نے تبویز کئے تھے لیکن ان سب بارہ کے بارہ طریقوں کو ایسا تحریف زدہ کیا کہ نام تو ہوا بلا سود بینکاری کا ،مگر سود اور ناجائز معاملات جوں کے توں برقرار رہے۔اس کی شکایت علماء کرام نے کی ، ہم نے بار بار ضیاء الحق صاحب سے عرض کیا کہ آپ یہ کام نہ کریں کہ غیرسودی بینکاری کے نام سے سودی بینکاری کی جائے اس صورت میں لوگ حلال سمجھ کرحرام کھائیں گے، توبہ اور استغفار کی توفیق سے بھی محروم ر ہیں گے، اس کی اصلاح کی جائے، انہوں نے وعدہ کیا کہ میں اسلامی نظریاتی کوسل کے علماء کو اور وزارت خزانہ کے لوگوں کو پھر جوڑ کر بٹھاوں گا،لیکن شایدموقع میسر نہ آسکا یہاں تک کہمسلم لیگ کی حکومت قائم ہوگئی اور وہ انتظام حکومت سے الگ ہو گئے۔ صدر ضیاء الحق بحثیت صدر برقر ار رہے لیکن انظام حکومت جمہوری حکومت کے یاس آ گیا۔ پھر۲۹مئی ۱۹۸۸ء کو پیچلے سال جب انہوں نے اسمبلی اورمسلم لیکی حکومت کو برطرف کردیا تو انہوں نے نفاذ شریعت آرڈیننس نافذ کیا اور اس کے تحت انہوں نے جہاں مائی کورٹوں کو موجودہ غیر اسلامی قوانین کو کالعدم قرار دینے کے اختیارات دیئے اس کے ساتھ انہوں نے دو کمیشن قائم کئے ایک اسلامی اقتصادی کمیشن، ایک اسلامی تعلیمی کمیشن۔

# اسلامی اقتصادی تمیش یا کستان کی خدمات:

اسلامی اقتصادی کمیشن کو انہوں نے اسلامی نظریاتی کوسل سے زیادہ طافت

ور بنایا تھا، اس معنی کے لحاظ سے کہ اسلامی نظریاتی کوسل کے ذمہ تو صرف اتنا کام تھا کہ وہ سفارشات پیش کر سکے، اس کمیشن کو بیااختیار بھی دیا کہ مالیاتی ادارے جن میں اسٹیٹ بینک اور یا کتان کے تمام بینک شامل تھے۔ ان تمام اداروں کی اس طرح الگرانی بھی کرے کہ عدم تھیل کے واقعات حکومت کے علم میں لائے۔ یہ اقتصادی تحمیشن صرف یا نج ارکان پرمشتل تھا، جن میں مجھ ناکارہ کا نام بھی شامل تھا اور خاص طور سے اسٹیٹ بینک کے گورنر کو بھی اس کا رکن مقرر کیا گیا تا کہ میشن کی ربورٹ پر عمل درآ مدآ سان ہو۔ میں نے ان سے عرض بھی کیا کہ آ یے نے مجھے اس کا رکن بنا تو دیا ہے مگر مجھے انگریزی نہیں آتی ، متعلقہ سارا لٹریچر انگریزی میں ہے، میں نے بعض دیگر علماء کے نام بیش کئے اور صدر صاحب سے کہا کہ بید حضرات انگریزی بھی جانتے ہیں اقتصادیات پر بھی ان کی نظر ہے ان میں سے کسی کو لے لیں ، انہوں نے ناموں کا وہ پرچہ کیکر مجھ سے کہا کہ آپ تور ہیں، مزید کسی کی ضرورت ہوگی تو تمیشن میں ان کو بھی شامل کرلیا جائے گا۔ ہم آپ کو تکلیف نہیں ہونے دیں گے ، ہم آپ کو ایسا اسشنٹ دیں گے جو آپ کی ہدایت کے مطابق ہر چیز جمع کرکے اور ترجمہ کرکے آپ کو پیش کیا کرے گا۔

یہ واقعہ صدر ضاء الحق صاحب کے شہید ہونے سے تقریباً دس دن پہلے کا ہے، یہ ان سے ہماری آخری ملاقات تھی۔ اس روز انہوں نے کمیشن کا پہلا اجلاس اپنی معیت میں بلایا تھا۔ اس میں انہوں نے دل کھول کر رکھ دیا، انہوں نے کہا میں ہر قیمت پر مانی نظام کو سود سے پاک کرنا چاہتا ہوں اور یہ ذمہ داری آپ کے سپرد کررہا ہوں کہ آپ سفارشات پیش کریں گے اور میں اس کا نفاذ کروں گا میں ہر مہینے میں کم از کم ایک بار آپ حضرات کے ساتھ بورے بورے دن بیٹھوں گا۔ پھر کہنے کیلے وقت کافی نہیں ہے نومبر میں انتخابات ہونے ہیں، پھر جب مجلس برخواست ہوگئ

تو مجھ سے پوچھا آپ اسلام آباد میں ایک دوروز مھریں گے؟ میں نے کہا کہ مجھے تو یہاں (ابوان صدر) سے سیدھا ایئر بورٹ جانا ہوگا،لیکن اگر ضرورت ہوتو میں رک جاؤں گا۔اتنے میں کمیشن کے دیگراراکین بھی آ گئے۔ہم سب سے پھر کہنے لگے کل تو فوج کے ساتھ مشغول ہوں، پرسوں ملاقات ہوسکے گی۔ میں جا ہتا ہوں کہ آپ کے ساتھ بیٹھوں اور اس مسکلہ پر تفصیل سے گفتگو ہو۔ تا کہ ہم سب اس مسکلہ کو جلد آ کے بره هاسكيں۔ پھر كہنے لگے'' ليكن اس طرح آپ حضرات كاكل كا دن بريار جائے گا۔ اجِها آب حضرات کو چند روز میں پھر زحمت دوں گا۔ " پھر کا اگست کو اللہ تعالیٰ نے ان کوتو شہادت کے مرتبہ برسرفراز فرمادیا۔ مگر کمیشن وجود میں آجکا تھا، الحمدللہ کمیشن نے کام جاری رکھا اور اس میں چونکہ گورنر اسٹیٹ بینک خودموجود تھے اس لئے اسٹیٹ بینک کی طرف سے کسی اعتراض اوررکاوٹ کا راستہ ہیں رہا، الحمدللہ اس میشن نے آ تھ مہینہ میں ایک جامع اور مفصل ربورٹ بلاسود بینکاری کی تیار کی ، اس ربورٹ کی تیاری کیلئے ہم نے اپنی ایک ذیلی ممیٹی بنالی تھی ،جس میں کمیشن سے باہر کے ماہرین بینکاری اور دارالعلوم کراچی کے دیگر کئی علماء کرام سے بھی استفادہ کیا گیا، خصوصاً بینکنگ کوسل کے سابق چیئر مین جناب حاجی عبدالجبارصاحب، اور میرے برادرعزیز مولانا محمر تقی عثانی صاحب نے تو اس میں اول سے آخرتک بنیادی حصہ لیا، اس ممینی کے اجلاسات دارالعلوم کراچی میں صبح سے رات تک جاری رہتے ہے، دارالعلوم كراجي كي تخصص في الافتاء ميس زير تربيت طلبه كوبھي مسائل وجزئيات كي تلاش وجستجو میں شریک کیا گیا۔

الحمد للداس مربوط کوشش کا بیہ نتیجہ نکلا کہ ماہرین بینکاری کے سامنے جوعملی مشکلات تھیں اللہ تعالی کے فضل وکرم سے وہ سب حل ہوگئیں۔ اور ایک جامع رپورٹ تیار ہوگئی۔ پھر بیہ اہتمام کیا گیا کہ بیر بورٹ بنکوں اور مالیاتی اداروں کے سربراہوں تیار ہوگئی۔ پھر بیہ اہتمام کیا گیا کہ بیر بورٹ بنکوں اور مالیاتی اداروں کے سربراہوں

کوبھی غور وفکر کیلئے پیش کی گئی، ان حضرات نے بچھنٹی عملی مشکلات پیش کیس، ان کو بھی غور وفکر کیلئے پیش کی ان حضرات نے بچھنٹی عملی مشکلات پیش کیس، ان کو بھی اللہ تعالی نے حل کرادیا۔ اس کے بعد کارخانہ داروں، صنعت کاروں اور بڑے تاجروں کے ساتھ مشورہ ہوا، ان کے سامنے جوعملی الجھنیں تھیں اللہ تعالی کے فضل وکرم سے وہ بھی دور ہوگئیں۔ اس طرح بلاسود بدیکاری کی بدر پورٹ ہرطرح قابل عمل ہونے کے ساتھ شری اعتبار سے بھی اطمینان بخش صورت میں تیار ہوگئی۔

اس ربورٹ کے تیار ہوتے ہی کمیشن کا اجلاس طلب کیا گیا ، تا کہ کمیشن اس کا آخری جائزہ لے کراسے حتمی شکل دیدے اور حکومت کو پیش کردے۔

ہم بجا طور پر سمجھ رہے تھے کہ اس رپورٹ پر اگلے بجٹ سے عمل درآ مد شروع ہوجائے گا، اور اس طرح ہماری زندگیوں کی قیمت وصول ہوجائے گا، کوئکہ اس رپورٹ کا حاصل بیتھا کہ پورے ملک میں سارے بینکوں کا نظام سود سے بالکلیہ پاک ہوجاتا ،اوراب اس میں کوئی فنی یا عملی مشکل بھی باتی نہیں رہی تھی۔ بینکار، صنعت کار اور تجار سب متفقہ طور پر اس رپورٹ کو ہر اعتبار سے قابل عمل مفید اور مناسب قرار دے کیکے تھے۔

الیکن جس روز کمیشن کا بیا اجلاس ہونے والا تھا، اس سے ایک روز قبل اسلام آباد سے اچا تک فون آیا کہ اس "اسلامی اقتصادی کمیشن" کا وجود قانونی طور پرختم ہوچکا ہے، کیونکہ اسے صدر ضیاء الحق مرحوم نے "نفاذ شریعت آرڈینس کے تحت قائم کیا تھا، صدارتی آرڈینس کی توثیق اگر آسیلی نہ کرے تو وہ آرڈینس چار مہینے میں خود بخو دختم ہوجا تا ہے، البتہ صدر چا ہے تو مزید چار ماہ کیلئے اس کی تجدید کرسکتا ہے، چنانچہ جب چارمہینے پورے ہوئے تو پاکتان کے موجودہ صدر جناب غلام اسحاق صاحب بے اس آرڈینس کی مزید چار ماہ کیلئے تجدید بھی کردی تھی، اس طرح کمیشن کو اپنا کام کے اس آرڈینس کی مزید چار ماہ کیلئے تجدید بھی کردی تھی، اس طرح کمیشن کو اپنا کام کرنے کیلئے کل آٹھ ماہ مل گئے، نیکن جب بیآ ٹھ مہینے کمیل ہوئے تو ملک میں اسمبلی

وجود میں آپکی تھی، جس نے '' نفاذِ شریعت آرڈیننس'' کی توثیق نہیں کی ، بلکہ آسمبلی میں اس کو زیر بحث ہی نہیں لایا گیا، اس طرح '' نفاذ شریعت آرڈیننس'' کے ساتھ یہ کمیشن بھی ختم ہوگیا۔ اِنَّا للتَّه وَاِنَّا اِلْیُهِ رَادِهُوُنَ۔

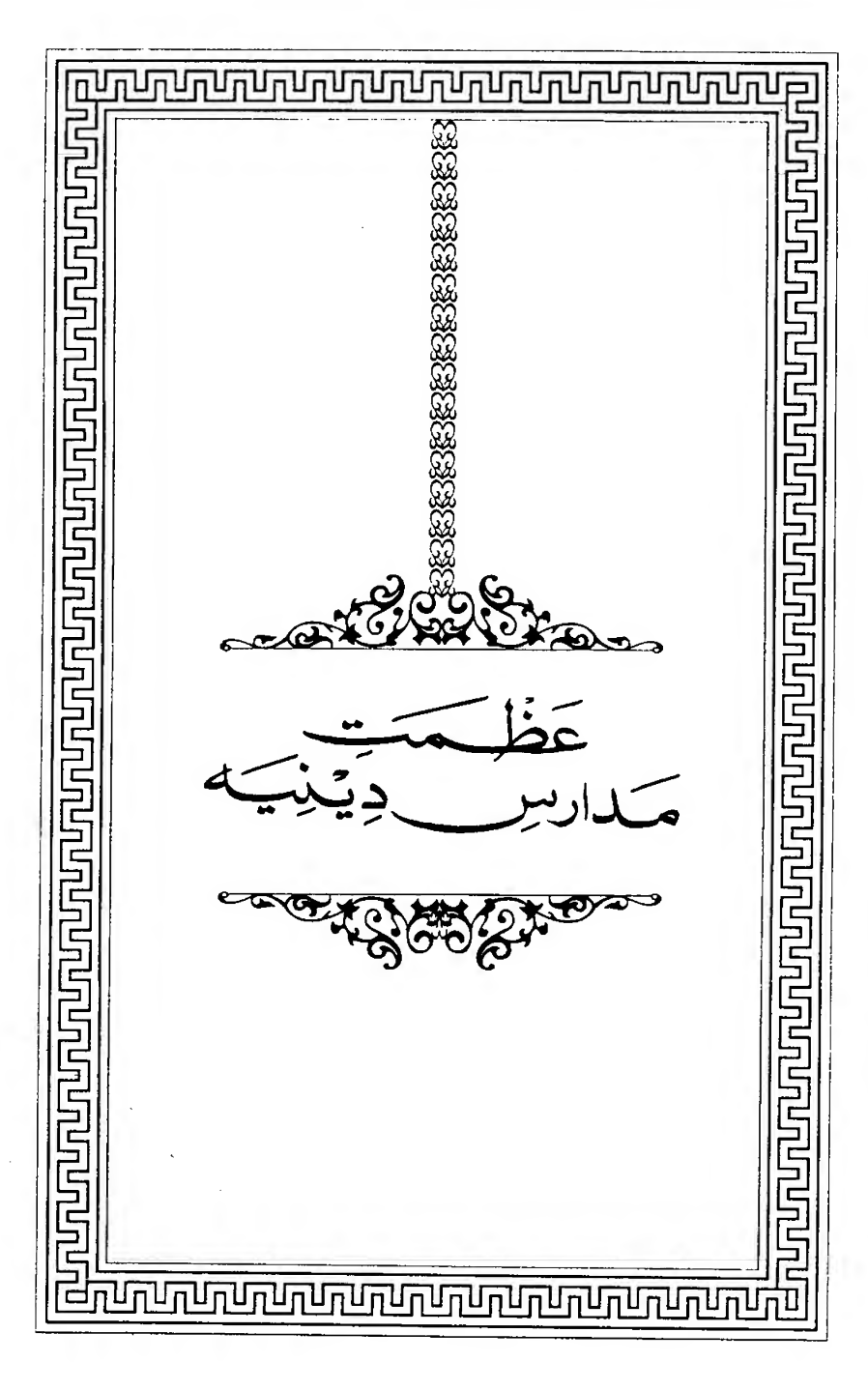
تاہم کمیشن کی ذیلی کمیٹی کی تیار کردہ بیر بورٹ ایک اہم علمی دستاویز ہے۔ جس سے اللہ تعالیٰ کومنظور ہوا تو پاکستان کی کوئی بھی حکومت استفادہ کرسکتی ہے۔

### بالهمى ربط كى ضرورت:

بہر حال مجھے اس وقت صرف بیہ عرض کرنا ہے کہ الحمد لللہ بیہ اجتاعی اجتہاد وقیاس کا کام پاکستان میں بھی چل رہا ہے، ضرورت اس بات کی ہے کہ جو کام یہاں ہورہا ہے ان دونوں کے مابین ربط ہو اور ایک دوسرے کی معلومات اور شخقیق ہے ہم استفادہ کریں، اللہ تعالی ہماری ان تمام مشکلات اور مسائل میں مدد فرمائے ، رہنمائی فرمائے اور ہمیں اپنے اسلاف کی راہ راست پر چلتے ہوئے ان مسائل پر پوری تو انائیاں خرچ کرنے کی تو فیق کامل عطا فرمائے۔

وآخردعوانا ان الحمدلله رب العلمين





جمله حقوق تجن ناشر محفوظ بین به موضوع عظمت مدارس دینیه مقرر حضرت مولا نامفتی محمد رفیع عثانی مدخله صبط و ترتیب مولا نام بجاز احمد صمدانی با جتمام محمد ناظم اشرف

# عظمت مدارس دينيه

#### خطبه مسنونه

الحمد الله الحمد ونستعينه ونستغفره و نؤمن به ونتوكل عليه ونعوذ بالله من شرور انفسنا ومن سيئات اعمالنا، من يهده الله فلا مضل له ومن يضلل فلا هادى له ونشهدان لا اله الا الله وحده لاشريك له ونشهدان سيدنا ومولانام حمد اعبده ورسوله صلى الله تعالىٰ عليه وعلىٰ آله وصحبه اجمعين وسلم تسليما كثيرا كثيرا

امالعند

ف اعوذ بالله من الشيطان الرجيم طبِسُمِ اللهِ الرَّحَمَنِ الرَّحِيمِ طبِسُمِ اللهِ الرَّحَمَنِ الرَّحِيمِ ط

لَقَدُ مَنَّ اللَّهُ عَلَى المُؤمِنِينَ إِذُبَعَتَ فِيُهِمُ رَسُولًا مِنُ أَنُفُسِهِمُ يَتُلُو عَلَيُهِمُ آيَاتِهِ وَيُزَكِيُهِمُ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتٰبَ

# وَالْحِكُمَةَ وَإِنْ كَا نُوا مِنُ قَبُلُ لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ O (آلِ مُبِينٍ ٢٥) (آلِ مُران:١٦٢)

### تمهيد

حضرات علماءِ کرام، ہونہارطلبہ، اساتذ ہِ عظام،معزز حاضرین،محترم خواتین، میری ماؤں، بہنوادر بیٹیو!

''عظمتِ مدارسِ دینیہ'' کے موضوع پر آج کا بی عظیم جلسہ اور آپ حضرات کا بیہ والہانہ انداز الحمد لللہ، خودعظمتِ مدارس کی ایک جیتی جاگی مثال ہے۔ ابھی تھوڑی دیر قبل مولانا زاہد الراشدی صاحب کا فکر اگیز خطاب آپ حضرات نے سا۔ الحمد لللہ، بیخطاب ان تمام باطل خیالات اور اعتراضات کا خاتمہ کر دیتا ہے جو دینی مدارس کے خلاف اسلام وشمن طاقتوں نے چلتے کئے تھے اور بہت سے سید ھے سادھے مسلمانوں کی زبانوں پر بھی وہ جاری ہو گئے تھے۔ اللہ تعالی مولانا زاہد الراشدی صاحب کو جزائے خیر دے کہ انہوں نے میرے دل کی باتیں کہی ہیں۔ اور اتنے اجھے انداز میں کہی ہیں کہ دل چاہتا ہے کہ ان کی اس تقریر کی کیسٹ کو زیادہ سے زیادہ کھیلایا جائے۔ اگر کتابی میں تیار کر کے اس کو چھاپ دیا جائے بلکہ اس کا انگریزی ترجمہ بھی شائع ہوتو انشاء اللہ مفید ہوگا۔

## دینی تعلیم کا سلسلہ بند ہونے والانہیں

مولانا زاہد الراشدی صاحب نے آخری سوال کا جو جواب دیا، میں اُسی کو سیح آ آخری سوال کا جو جواب دیا، میں اُسی کو سیح آ گے جلانا جاہتا ہوں۔انہوں نے لوگوں کا تیسرا سوال بینقل کیا تھا کہ اگر خدانخواستہ اسلام مینمن طاقتیں اِن مدرسوں کو مٹانے اور سرکاری طور پر قبضہ کرنے میں

کامیاب ہو گئیں تو پھر دین تعلیم کا کیا ہوگا؟ علم کا بیسلسلہ کیسے جاری رہے گا؟ انہوں نے اس کا خوب شافی جواب دیا کہ انگریز کی اتنی زبردست قوت دوسوسال یہیں اِن مدارس کو فنا کرنے میں اپنی قسمت آزمائی کرتی رہی لیکن ناکام رہی۔

یہ سلسلہ بند ہونے والانہیں۔ میں اسی جواب کی مزید پچھ تشریح اور تفصیلات تاریخ اسلام کے حوالے سے بیان کروں گا۔

# و بنی مدارس کی تعلیم کا آغاز کب ہوا؟

ان مدارس کی کچھ تاریخ ہے۔ ان کی کچھ روایات ہیں۔ علاء، فقہاء اور محدثین کی ایک طویل داستان ہے۔ تعلیم و تعلم، پڑھنے پڑھانے اور استادی شاگردی کا بیسلسلہ اس وقت شروع ہوا تھا جب سب سے پہلی وحی تاجدار دو عالم سرور کونین صلی اللہ علیہ وسلم پر غارِحرا میں نازل ہوئی۔ جس میں جبرئیلِ امین قرآنِ مجید کی سب سے پہلی آیات لیکر آئے تھے۔

### سب سے پہلی وحی کی آیات

سب سے پہلی وحی میں نازل ہونے والی آیات یہ ہیں:

﴿ إِقْرَا بِاسِمِ رَبِكُ الَّذِي خَلَقَ 0 خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنُ عَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنُ عَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنُ عَلَقَ وَالْمِالَةِ مِنْ عَلَقَ وَالْمُ الْأَكْرِمِ 0 الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمَ 0 عَلَّمَ الْإِنْسَانَ مَالَم يَعُلَمَ 0 ﴾ (سورة العلق: ١٦٥) الإنْسَانَ مَالَم يَعُلَمَ 0 ﴾

"(اے پیمبر!) آپ اپنے اس رب کا نام لے کر قرآن بڑھئے جس نے بیدا کیا۔ جس نے انسان کوخون کے ایک لوکھڑے سے پیدا کیا۔ آپ قرآن بڑھئے اور آپ کا رب بڑا کریم ہے۔ جس پیدا کیا۔ آپ قرآن بڑھئے اور آپ کا رب بڑا کریم ہے۔ جس

نے قلم کے ذریعے تعلیم دی۔ اس نے انسان کو ان چیزوں کی تعلیم دی جن کو وہ جانتا نہ تھا۔''

# اِس دین کی بنیادعلم پر ہے

ان آیات میں سب سے پہلی آیت کا آغاز'' إقراً'' (پڑھئے) کے لفظ سے ہورہا ہے۔ انہی ہورہا ہے۔ انہی میں بڑھنے کا تعازیر ھنے کے حکم سے ہورہا ہے۔ انہی آیات میں پھر پڑھنے کا حکم ان الفاظ میں دیا گیا:

﴿إِقْرا و ربك الأكرم ٥ الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمَ ٥﴾ "اس رب كے نام سے پڑھئے جو بڑا كريم ہے، جس نے قلم كے ذريع تعليم دى"۔

پہلی ہی وحی کے اندر تعلیم کا بھی ذکر ہے اور قلم کا بھی۔ اس ہے معلوم ہوا کہ اِس دین کی بنیاد ہی علم پر قائم ہے۔

یاد رکھے! وہ دین فنا ہو جایا کرتا ہے، جس کاعلم باقی نہ رہے۔ ہمارا دین قیامت تک برقرار رہنے کے لئے آیا ہے۔ دنیا کی کوئی طاقت اسے مٹانہیں سکے گ ۔ اور جب یہ بات ہے تو اس کے علم کوبھی دنیا کی کوئی طاقت نہیں مٹا سکے گ ۔ اور جب یہ بات ہے تو اس کے علم کوبھی دنیا کی کوئی طاقت نہیں مٹا سکے گ ۔

## بيرد بنے والی قوم نہيں

یہ کہاں ہے؟ علماء کے سینوں میں ہے۔ مدرسوں کے طلبہ کے پاس ہے،
اسا تذہ کے پاس ہے، محققین، فقہاء اور مصنفین کے پاس ہے۔ نہ یہ دین کسی سے
مٹ سکے گا اور نہ یہ علماء کسی سے مٹ سکیں گے۔ یہ ہو سکتا ہے کہ تم مدرسوں ک
عمارتوں پر قبضہ کر لو اور اگر ایبا کیا تو اِن عمارتوں کا حال وہی ہوگا جو جامعہ اسلامیہ

بہاولپور (اسلامی یو نیورٹی بہاولپور) کا حال ابھی مولانا زاہد الراشدی صاحب بیان فرما رہے تھے لیکن اگرتم قال الله، قال الرسول کے سلسلے کو بند کرنے کا خواب دیکھو گے تو ناکامی کے سوا بچھ ہاتھ نہیں آئے گا۔ اس لئے کہ علماء اور طلبہ، پڑھنے اور پڑھانے والوں کی بیہ قوم الیں سخت جان ہے کہ ان کی داستان تو فاقوں سے مزین ہے ہہ برخوں کے جہیں سے ہے، جذبات کی قربانیوں سے مزین ہے۔ راتوں کو جاگئے سے مزین ہے۔ کہیں بیختہء دار پرنظر آتے ہیں، کہیں راتوں کو جاگتے نظر آتے ہیں اور کہیں بھو کے اور فاقہ مست نظر آتے ہیں۔ یہ کسی حالت میں دبنے والے نہیں، یہ فنا ہونے والی قوم نہیں۔

### اہلِ علم کی قربانیوں کی داستان

آپ نے مجاہدین اسلام کی قربانیوں کی رنگین داستان پڑھی ہے اور بلاشبہ وہ الیں داستان ہے کہ دنیا کی کسی قوم کے پاس اس کی مثال نہیں ہے لیکن اہلِ علم کی قربانیوں کی وہ داستانیں جوعلم حاصل کرنے اور اُسے دوسروں تک پہنچانے میں رقم ہوئی ہیں، وہ بہت کم لوگوں کے سامنے ہیں۔ میں اس کی چیدہ چیدہ کچھ مثالیں آپ کو سانا چاہتا ہوں۔

### بہلا مدرسہ

مسجدِ نبوی کا چبوترا''صفہ' جو اسلام کا سب سے پہلا مدرسہ ہے۔ وہاں صحابہ کرام کی ایک بڑی جماعت جن کی تعداد اسی (۸۰) تک پینچی ہے۔ رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے قدموں میں آئیجی تھی۔ ان کا صرف ایک کام تھا کہ دین سیکھیں گے۔ مید پہلا مدرسہ ہے۔

"استاذ بین تاجدار دو عالم سرور کونین صلی الله علیه وسلم، نصابی

کتاب ہے، کتاب اللہ، اور شاگردوں کی جماعت وہ مقدی جماعت وہ مقدی جماعت ہے کہ انبیاء کرام کے بعد ان کی نظیر آسان و زمین نے نہیں دیکھی'۔

یہ وہ مقدی جماعت ہے کہ ان کی نہ کوئی تجارت تھی اور نہ ملازمت و مزدوری۔ بس اللہ تعالیٰ کے نام پر اپنے آپ کو دینِ اسلام کے لئے وقف کر کے صفہ میں آپڑے تھے۔

### حضرت ابو ہر رہ وضی اللہ عنه کا فاقے برداشت کرنا

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ یمن سے سب کچھ چھوڑ کر اس مدرسہ میں آکر رہنے گئے تھے۔ کہ جری میں آئے ، ان کی کیفیت بیتھی کہ کچھ کھانے کومل گیا تو کھالیا ورنہ فاقے پر فاقے۔ آپ اپنے حالات بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ مجھ پر بیہ اوقات بھی گذرتے تھے کہ کئی کئی وقت کے فاقوں کی وجہ سے میں مسجد نبوی میں پڑا ہوتا تھا۔ لوگ سمجھتے تھے کہ میں بہوش ہول حالانکہ میں ہوش میں ہوتا تھا لیکن میرے اندر طاقت نہیں ہوتی تھی کہ ان کی بات کا جواب دے سکوں۔ اس حالت میں بعض اوقات مجھے حضرت ابوبکر صدیق رضی اللہ عنہ نے دیکھا اور میرے کھانے کا انتظام کیا۔

یمی حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ جن کی روایات کتبِ حدیث میں سب سے زیادہ ہیں۔ یانچ ہزار سے زائد حدیثیں ان کو از ہریاد تھیں۔

### اہلِ مدارس کی کفالت ۔صفہ کی نقالی

مدینہ طیبہ کے وہ حضرات سحابہ کرام رضوان اللہ معمم اجمعین جن کے کچھ

باغات یا زمینیں تھیں، وہ اپنے ان باغات اور زمینوں کی بیداوار ہے اور بچھ صحابہ رضی اللہ عنہم اپنی تجارت یا مزدوری کی آمدنی سے پیسے لا کر اِن اصحابِ صفہ پر نجھاور کرتے سے، جس سے اِن کا گذارا چل رہا تھا، یہ بالکل اسی طرح تھا جس طرح آج مدارس کے طلبہ کی مقدس جماعت اللہ پر بھرو سے کرتے ہوئے ان مدارس میں پڑی ہے اور علم دین کے لئے اپنی زندگیوں کو وقف کر چکی ہے۔ الحمد للہ! اس وقت بھی ملک کے مخیر اور غیرت مندمسلمان اِن طلبہ کی کفالت کرتے ہیں، یہ درحقیقت 'صفہ' اور 'اصحابِ صفہ' کی نقالی ہے۔ اللہ تعالیٰ ہمیں سیح معنوں میں نقالی کی توفیق عطا فرمائے۔

### صرف ایک حدیث کے لئے دو مہینے کا طویل سفر

حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد حضرت جابر رضی اللہ تعالیٰ عنہ درس حدیث دیا کرتے تھے۔ کس نے آپ کو ایک حدیث سائی اور کہا میں نے دشق کے فلاں صحابی سے یہ حدیث سن ہے۔ ان کوشوق ہوا کہ اُس صحابی اور میرے درمیان اس شخص کا واسطہ ختم ہو جائے اور میں اُس صحابی سے جا کر خود یہ حدیث سنوں۔ چنا نچہ ایک حدیث سننے کے لئے مدینہ طیبہ سے روانہ ہوئے۔ ایک مہینے کا سفر جانے کا اور ایک مہینے کا سفر واپسی کا تھا لیکن آپ نے اس حدیث کے لئے یہ سارا سفر اختیار کیا اور وہ حدیث من کر واپس لوئے۔ اور یہ صرف ایک واقعہ نہیں بلکہ ایسے بہت سے واقعات ہیں کہ صرف ایک حدیث کے لئے ایک ایک مہینے کا سفر محدثین نے کیا۔

# ربیعۃ الرائے رحمہ اللہ کے والدین کی عظیم قربانی

ایک مشہور بزرگ ہیں جو''ربیعۃ الرائے'' کے نام سے معروف ہیں۔ امام مالک رحمہ اللہ کے استاذ ہیں۔ اپنے وقت کے فقہ و حدیث کے امام ہیں۔ ان کے والد کا نام''فروخ'' تھا۔ ان کے والد کی شادی ہوئی۔ نوجوان تھے، نئی نویلی دلہن گھر میں تھی۔ ابھی شادی کو تھوڑا ہی وقت گذرا تھا اور ان کی بیوی امید ہے تھیں کہ انہیں اسی حالت میں جہاد کا سفر پیش آگیا۔ چنانچہ وہ سفر جہاد پر چلے گئے۔ جب آ دمی جہاد میں جا تا ہے تو ہر طرح کے امکانات ہوتے ہیں بلکہ زیادہ گان سے ہوتا ہے کہ شاید زندہ حالت میں واپسی نہ ہو، چنانچہ اِس حالت میں سفر پر جا رہے تھے حالانکہ نئی نویلی دہمن گھر میں ہے اور وہ بھی امید سے ان کے دل کی کیفیت کیا ہوگی؟ اللہ ہی جانے یا وہ جانیں۔

ان کے پاس تمیں ہزار دینار جمع سے (دینار سونے کا ایک سکہ ہوتا ہے، اسے ہمارے ہاں اشر فی کہتے ہیں) چلتے وقت بید ینار ہوی کے حوالے کئے اور کہا کہ بیر قم تمہارے کام آئے گی اور پیدا ہونے والے بچے کی تعلیم و تربیت میں بھی خرچ ہو سکے گی اور پیدا ہونے والے بچے کی تعلیم و تربیت میں بھی خرچ ہو سکے گی اور اگر میں شہید ہو گیا تو اُسے تجارت میں لگا دینا تا کہ تمہارا اور بچے کا روزگار چلتا رہے۔

یہ کہہ کر جہاد میں جلے گئے۔ وہاں جا کر نجانے کیا حالات پیش آئے، کن مسائل سے دوجار ہوئے، پیش آئی کہ تمیں مسائل سے دوجار ہوئے، پنتہ ہیں کہیں قید ہو گئے یا کوئی اور بات پیش آئی کہ تمیں سال جہاد میں گذر گئے۔

تمیں سال بعد گر واپس لوٹے۔ آپ خود اندازہ سیجئے کہ جوشخص نئ نویلی دلین گھر چھوڑ کر گیا ہواور پھراتنے طویل عرصے کے بعد واپس لوٹ رہا ہوتو اس کے دل کی کیفیت کیا ہوگی؟ اُسے اپنے گھر آنے کا کتنا شوق ہوگا؟ جب آپ گھر پہنچ تو گھوڑے پرسوار تھے۔ ہاتھ میں نیزہ تھا۔ اِس خیال سے کہ اگر میں اتر کر دستک دوں گا تو بچھ وقت گے گا، گھوڑے پر بیٹھے بیٹھے ہی دروازہ پر نیزے سے دست دی۔ گا تو بچھ وقت گے گا، گھوڑے پر بیٹھے بیٹھے ہی دروازہ پر نیزے سے دست دی۔ اتفاق سے نیزہ بچھ زور سے لگ گیا۔ گھوڑے سے اترے تو اندر سے ایک نوجوان

برآ مد ہوا۔ اس نے کہا کہتم کون ہو؟ کیا تم میرے گھر کے دروازے کو توڑنا چاہتے ہو؟ یہ کہنے لگے کہتم کون ہو، میرے گھر میں گھسے ہوئے۔ اس میں اِن دونوں کی آوازیں بلند ہو گئیں۔ اندر سے بیوی نے آوازین کی اور پہچان لیا۔ دوڑ کر آئی اور کہا خاموش ہو جاؤ، خاموش ہو جاؤ، تم باپ اور بیٹے ہو۔ اب یہ دونوں گلے مل کر خوب روئے۔ گھر میں خوشی کا سال پیدا ہو گیا۔

گھر کے اندر پہنچے۔تھوڑی ہی دیر بعد معجدِ نبوی میں اذان ہوگئ۔ بیٹا فوراً نماز کے لئے روانہ ہوگیا۔ بیٹا فوراً نماز کے لئے روانہ ہوگیا۔ بیبھی مسجد جانے کی تیاری کرنے لئے۔مسجد کی طرف چلتے وقت فروخ نے بیوی سے پوچھا کہ ان تمیں ہزار دیناروں کا کیا ہوا جو میں تہہیں دے کرگیا تھا۔اس نے جواب دیا کہ فکرنہ کرو، وہ محفوظ ہیں آپ مسجد چلے گئے۔

مسجد پہنچہ، نماز پڑھی۔ نماز کے بعد انہوں نے ایک عجیب منظر دیکھا کہ
ایک نوجوان جس نے اپنے سر پر ایک رومال ڈالا ہوا ہے، بلند مسند پر بیٹا ہے۔ اس
کے اردگرد بڑے بڑے علاء دو زانو بیٹے ہیں۔ امام مالک بھی ان میں موجود ہیں۔ غور
سے دیکھا تو یہ ان کا بیٹا ربیعہ تھا۔ یہ منظر دیکھ کر ان کی خوثی کی کوئی انتہا نہ رہی۔ گھر
پہنچ اور بیوی سے کہا کہ آج میں نے ایسا منظر دیکھا ہے کہ اس کی خوثی میری رگ و
پہنچ اور بیوی سے کہا کہ آج میں اتی خوثی بھی نصیب نہیں ہوئی، جتنی آج ہوئی ہے
کہ اللہ تعالی نے میرے بیٹے کو اتنا بلند مقام عطا فرمایا ہے۔ یہ ن کر بیوی کہنے گی کہ
کہ اللہ تعالی نے میرے بیٹے کو اتنا بلند مقام عطا فرمایا ہے۔ یہ ن کر بیوی کہنے گی کہ
تب تمیں ہزار دیناروں کے بارے میں پوچھ رہے تھے، وہ رقم میں نے اس بیٹے پر
خرج کی ہے۔

اندازہ سیجے! باپ کی قربانی کا کہ اس نے تمیں سال وطن سے دور گزار ہے اور اس سے بڑھ کر مال کی قربانی کا کہ اس نے بیطویل عرصہ عفت وعصمت کے ساتھ گذارا اور جو جمع بونجی شوہر نے اس کے حوالے کی تھی، اُسے اینے اوپر خرج

کرنے کے بجائے بیٹے کو تعلیم دلوائی۔ اپنی ساری خوشیوں کو قربان کر کے بیٹے کو عالم دین بنایا اور عالم دین بھی ایسا کہ امام مالک جیسے جلیل القدر امام بھی ان کے شاگرد بینے۔ علماء ان کی روایات کے حوالے دیتے ہیں اور فقہاء ان کے اقوال فقہی مسائل میں بیان کرتے ہیں۔

### امام ابوحنیفه رحمه الله کا جنازه جیل سے نکلا

امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ اپنے وقت کے امام تھے۔ ان کے علم وفضل کی وجہ جہال بہت سے لوگ ان کے گرویدہ تھے، وہاں کچھ ان کے حاسدین بھی تھے۔ إن حاسدین نے عباسی خلیفہ ابومنصور سے شکایت کی کہ ابوحنیفہ تمہمارے خلاف ہے۔ اور اس طرح کی شکایات سے اس کے کان بھرتے رہے۔

اس وقت قاضی القصاۃ (چیف جسٹس) کا عہدہ خالی ہوا تھا۔ اور یہ چیف جسٹس صرف پاکستان جیسے ملک کا عہدہ نہ تھا بلکہ پورے عالم اسلام کا قاضی القصاۃ مقرر ہونا تھا۔ اس وقت عالم اسلام بہت وسیع تھا۔ اس کا ایک خلیفہ ہوتا اور تمام علاقے اس کے ماتحت ہوتے تھے۔ صرف اندلس میں الگ خلافت تھی، باتی تمام علاقے دارالخلافہ بغداد کے ماتحت تھے۔سارے ممالک اس کے صوبوں کی حیثیت رکھتے تھے۔شاد کے ماتحت اور نیپال شامل رکھتے تھے۔متحدہ ہندوستان جس میں پاکستان، بنگلہ دیش، بھارت اور نیپال شامل بیں۔ اس وقت کے عالم اسلام کے ایک صوبہ کا درجہ رکھتا تھا۔ اتن بڑی سلطنت کے بیں۔ اس وقت کے عالم اسلام کے ایک صوبہ کا درجہ رکھتا تھا۔ اتن بڑی سلطنت کے بیں۔ اس وقت کے عالم اسلام کے ایک صوبہ کا درجہ رکھتا تھا۔ اتن بڑی سلطنت کے

کئے خلیفہ نے آپ کو قاضی القصناۃ بننے کی پیش کش کی۔ آپ نے معذرت کرتے ہوئے فرمایا کہ میں اس عہدے کا اہل نہیں ہوں۔

اس کے کانوں میں تو پہلے سے یہ بات پڑی ہوئی تھی کہ یہ میرا مخالف ہے۔ یہ جواب من کراس نے سمجھا کہ میری مخالفت کی وجہ سے عہدہ قبول کرنے سے انکار کررہے ہیں۔ چنانچہ اس نے غصے میں کہا کہتم جھوٹ ہولتے ہو۔ امام صاحب تو بلا کے حاضر جواب تھے۔ سنتے ہی فوراً جواب دیا کہ اگر میں جھوٹ بولتا ہوں تو پھر یہ ثابت ہو گیا کہ میں قاضی بننے کا اہل نہیں۔ خلیفہ کو یہ جواب پند نہ آیا۔ جب اسے اور کوئی بات سمجھ میں نہ آئی تو اس نے آپ کو بغداد کی جیل میں ڈال دیا۔ آپ پوری زندگی اسی میں رہے۔ وہیں پر آپ کوزہر دیا گیا اور بالآخر اسی جیل سے آپ کا جنازہ نکلا۔

### امام صاحب نے قضاء کا عہدہ کیوں قبول نہ کیا؟

امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ نے قضا کا عہدہ اس لئے قبول نہ کیا کہ آپ کا خیال تھا کہ میرے مزاج میں بہت نری ہے، جب کہ قاضی کونری بھی کرنی پڑتی ہے اور سختی بھی ، بھی سزائے موت دینی پڑتی ہے ، بھی چور کے ہاتھ کٹوانے پڑتے ہیں۔ اس لئے وہ محسوس کرتے تھے کہ اگر میں قاضی بن گیا تو شاید اس کا حق ادا نہ کر سکوں گا۔ اور جو قاضی انصاف نہ کرے اس کے بارے میں روایات میں سخت وعیدیں آئی ہیں ، تو قاضی انسانہ ہو کہ میں ان وعید اس کے میں جاؤں۔

# امام محد رحمه الله كاسارى سارى رات جاكنا

امام ابو حنیفہ کے ایک ہونہار اور متازشا گرد ہیں امام محد انہوں نے امام صاحب کے فقہ کتابی فقہ کتابی صاحب کے خود اپنی فقہ کتابی

شکل میں تر تیب نہیں دی)۔

ان کا یہ حال تھا کہ پوری بوری رات جاگ کر کتابیں لکھتے تھے۔ ان کی بہت ی تھنیفات ہیں۔ خاص طور پر امام صاحب کی ظاہر الروایة کی چھ کتب انہی کے ہاتھوں مکمل ہوئیں۔ کسی نے کہا کہ آپ اتنی زیادہ محنت نہ کریں۔ رات کو سو جایا کریں، ورنہ آپ کی صحت خراب ہو جائے گی۔ فرمایا کہ اگر محمد بھی سوگیا تو پھر پوری امت کو جا گنا پڑے گا۔

### امام بخاری رحمه الله کی قربانیاں

امام بخاری رحمہ اللہ نے علم حدیث حاصل کرنے کے لئے جو قربانیاں دیں۔ اس کی بھی ایک طویل داستان ہے۔ اٹھارہ سال کی عمر میں اپنے علاقے کے تمام علاء سے احادیث حاصل کر لیں۔ اس کے بعد عالم اسلام کے سفر پر نکل پڑے۔ اس زمانے میں اس طرح مدارس نہیں ہوتے تھے، جس طرح آج کل ہیں کہ ایک ہی مدرسہ میں تمام علوم وفنون مل جا کیں بلکہ محدثین اپنے اپنے علاقوں میں رہتے تھے۔ اور طلبہ کو سفر کر کے مختلف شہروں اور ملکوں میں جانا پڑتا تھا۔ اور اس زمانے میں سفر پیدل، گھوڑوں، فچروں اور اونٹوں وغیرہ پر ہوتا تھا۔ امام بخاری جس استاذ کے پاس بھی جاتے ، اس کے نورِنظر بن جاتے کیونکہ حافظ غضب کا تھا، تقوی اعلیٰ درجے کا تھا اور علم کا شوق انتہائی درجے کا تھا اور علم کا شوق انتہائی درجے کا تھا اور علم کا شوق انتہائی درجے میں تھا۔ استاذ کی ایک ایک بات کو یادر کھتے۔

ایک مرتبہ ایک استاذ کے درس میں اس حال میں شریک ہوتے رہے کہ کیڑے بالکل بھٹے پرانے تھے۔ آس حال میں ایک مرتبہ ایبا ہوا کہ اپنے استاذ کے درس میں حاضر نہ ہوئے۔ استاذ نے دوسرے ساتھیوں سے اس کی وجہ پوچھی۔ ان کو خبر نہ تھی تو استاذ نے دوسرے کے کہ کر آؤ۔

طلبہ آپ کے تجرب پر آئے۔ دروازہ بند تھا۔ اندر سے چنی گی ہوئی تھی۔
ساتھیوں نے آواز دی اور بتایا کہ ہم فلاں فلاں ہیں، دروازہ کھولو۔ اندر سے کوئی آواز
نہ آئی۔ بار بار کہا کہ بخاری! ہم فلاں فلاں ہیں، تہمارے ساتھی ہیں۔ دروازہ کھولو۔
لیکن اندر سے پھر بھی کوئی جواب نہ آیا۔ ان کو خطرہ ہوا کہ کہیں انتقال تو نہیں ہو گیا۔
قتم دے کر کہنے لگے بخاری! دروازہ کھول دو ورنہ ہم اسے توڑ کر اندر داخل ہو جا کیں
گے۔ اس وقت اندر سے آواز آئی کہ المحمدللہ، میں زندہ ہوں لیکن اس حالت میں نہیں
ہوں کہ دروازہ کھول سکوں۔ میرے پاس عرصہ دراز سے کپڑوں کا صرف ایک ہی جوڑا
رہ گیا تھا جو دھو دھو کر پہنتا رہا۔ پھٹ جاتا تو ای کوسی لیتا۔ زیادہ پھٹ جاتا تو پیوندلگا
لیتا۔لیکن اب اتنا بوسیدہ ہو چکا ہے کہ مزید سینے اور پیوندلگا نے کے قابل نہیں رہا اور
اتنا پھٹ چکا ہے کہ جسم کے جتنے جھے کو چھپانا شرعاً فرض ہے، استے جھے کو بھی نہیں
جھیا سکتا۔ اس لئے تہمارے سامنے آنے سے قاصر ہوں۔

یہ وہ امام بخاری ہیں کہ جب ان کے والد کا انتقال ہوا تو بہت مال و دولت ترکہ میں چھوڑا تھا۔ امام بخاری رحمہ اللہ نے وہ سارا مال و دولت اپنے علم کی تخصیل میں خرچ کر کے یہاں تک حال کرلیا تھا۔

### اندھے کنوئیں میں بارہ سال کی قید

سنمس الائمہ سرحسی رحمہ اللہ فقہ حنی کے مشہور امام ہیں۔ امام محمد رحمہ اللہ کی چھے کتابوں کا مجموعہ ایک اور بزرگ نے تیار کیا تھا، جس کا نام'' الکافی'' تھا۔ انہوں نے اس کتابوں کا مجموعہ ایک اور بزرگ نے تیار کیا تھا، جس کا نام'' الکافی'' تھا۔ انہوں نے اس کتاب کی شرح اپنے شاگر دوں کو لکھوانا شروع کی۔ آپ املاء کراتے تھے اور طلبہ لکھتے جاتے تھے، یہی ان کا درس بھی ہوتا تھا اور یہی کتاب کی تصنیف بھی تھی۔ اور اس زمانے میں تصنیف کا مہمی ایک طریقہ تھا۔

اسی زمانے میں حکومتِ وقت نے علامہ شمس الائمہ سرخسی ہے ایک مسئلہ پوچھا۔ انہوں نے جو جواب دیا، وہ حکومت کی مرضی کے خلاف تھا۔ حکومت کے لوگوں نے کہا کہ آپ اس فتو کی سے رجوع کریں۔ اس میں فلال فلال نقصان اور خرابی ہے۔ انہوں نے جواب دیا کہ مفتی فتو کی بنا تانہیں، بتا تا ہے۔ بنانے والے تو اللہ تعالی اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم ہیں۔ مفتی کا کام تو صرف مسئلہ بتانا ہے۔ اس لئے میرے اختیار میں نہیں کہ حلال کوحرام یا حرام کو حلال کروں جو شرعی مسئلہ تھا میں نے بتا دیا۔

رجوع کے لئے آپ پر بہت دباؤ ڈالا گیا۔ آپ پھر بھی حق پر ڈٹے رہے،
یہاں تک کہ آپ کوجیل میں ڈال دیا گیا۔ جیل کیاتھی، ایک تنگ و تاریک کنوال تھا،
جس میں پانی کے سونت بند کر دیئے تھے تاکہ پانی نہ آئے۔ اس میں کھانا بینا، اس
میں بیٹاب پاخانہ اور اسی میں خسل وضو وغیرہ۔ اس زمانے میں بعض حکام ایسے بھی
گذرے ہیں کہ جیل میں ڈالنے کے بعد بھول جاتے تھے کہ کسی کو جیل میں ڈالا بھی
ہے کہ نہیں۔

شاگردول کوعلم ہوا تو بہت پریشان ہوئے۔ حکومت سے اجازت لے کراس کنوئیں کے پاس پنچے جہال آپ قید تھے۔ سلام کیا، حال پوچھا اور اپنے نم کا اظہار کیا کہ ہم آپ پرآنے والی اِس مصیبت کی وجہ سے ممگین ہیں اور اس وجہ سے بھی پریشان ہیں کہ ہمارا درس ختم ہوگیا۔ آپ نے جواب دیا کہ پریشان ہونے کی ضرورت نہیں، تم حکومتِ وقت سے اجازت لے لو، اگر اجازت مل جائے تو تم کنوئیں کے کنارے آکر بیٹے جانا، میں نیچ سے تہہیں املاء کرا دیا کروں گا۔ چنانچہ یہی ہوا، شاگردوں کو اجازت مل گئے۔ وہ کنوئیں کے کنارے بیٹے جانا، میں ایک دو کنوئیں کے کنارے بیٹے جاتے اور آپ نیچ سے املاء کراتے۔ اِس کے بعد حال میں بارہ سال گذر گئے اور ''مبسوط'' کی پندرہ جلدیں تیار ہوگئیں۔ اس کے بعد حال میں بارہ سال گذر گئے اور ''مبسوط'' کی پندرہ جلدیں تیار ہوگئیں۔ اس کے بعد

ر ہائی ہوئی اور بقیہ بندرہ جلدیں باہر آنے کے بعد املاء کرائیں۔

تمیں جلدوں پرمشمل یہ کتاب دینی کتب میں بہت اہمیت رکھتی ہے۔ تمام بڑے بڑے بڑے براس کی لائبرریوں کی زینت اور جان ہے۔ فقہ حفی کی ریڑھ کی ہڑی ہے۔ اسلامی قانون کی بنیادی کتاب ہے۔ کوئی مفتی اور کوئی عالم اِس سے مستغنی نہیں ہے۔

## وسطِ الشياكِ علماء بر ڈھائے جانے والے مظالم

وسطِ ایشیا کے ممالک کی داستانِ غم پڑھئے۔ جب روی لینن کی فوجیں سم قند اور بخارا پر تملہ آور ہوئیں، تو یہاں کے حکم انوں نے تھوڑی می مزاحت کے بعد ہتھیار ڈال دیئے اور بھاگ کر افغانستان میں پناہ گزین ہو گئے۔ بیا علاء کا طبقہ تھا جنہوں نے آخر وقت تک روی فوجیں غالب آگئیں اور سارے علاقے پر قبضہ کرلیا۔ قبضہ کے بعد ان فوجوں نے علاء پر مظالم ڈھائے ہیں، سارے علاقے پر قبضہ کرلیا۔ قبضہ کے بعد ان فوجوں نے علاء پر مظالم ڈھائے ہیں، اس کی داستان خونچکاں ہے اور عبرت ناک ہے۔ ضرورت ہے کہ اُسے پڑھا جائے دیا۔ سائبریا جائے۔ بہت سوں کوٹرکوں اور جہازوں میں بھر بھر کر سائبریا میں بھینک دیا۔ سائبریا کے برفستانوں میں بھوکا بیاسا چھوڑ آئے اور وہیں وہ علاء تڑپ تڑپ کر مرائبریا میں کھودی گئی۔ اس کے علاوہ ایک لمبی اور گہری خندق کھودی گئی۔ اس کے اندر گئی فٹ تک مرائبریا گیا۔ اس کے بعد بھی وہ خندق بہت گہری تھی۔ ہزاروں علاء کوٹرکوں میں لاد چونا بھرا گیا۔ اس کے بعد بھی وہ خندق بہت گہری تھی۔ ہزاروں علاء کوٹرکوں میں لاد کر یہاں ڈال دیا گیا۔ اور پھر ان زندہ انسانوں کے اوپر بھی چونا ڈال دیا گیا۔ بہت سے علاء تو جہاد میں شہید ہو گئے تھے۔

بیسلوک ان لوگوں کے ساتھ تھا جن کے بارے میں ذرا بھی کسی نے کہہ دیا کہ بیمولوی ہے، یا استاذ ہے یا مدرس ہے یا مؤذن یا مسجد کا امام ہے وغیرہ۔

## صرف اذان کہنے پر چھ سال قید

قرآن کیم کی اشاعت پر پابندی لگا دی گئی۔ عربی زبان بولنے اور سیکھنے پر پابندی لگ گئی۔ رسم الخط بدل دیا گیا۔ ابھی جہاد افغانستان کے بعد جب از بکستان آزاد ہوا تو اس وقت میرا وہاں جانا ہوا۔ جس جہاز میں جا رہے تھے یہ از بکستان کاجہاز تھا۔ وہاں کے تاجروں نے اُسے چارٹرڈ (Chartered) کیا تھا۔ اس میں ہم نے بھی مکٹ لے لئے تھے۔ ہمارا علاء کا ایک وفدتھا جو تاشقند گیا اور پھر وہاں سے سمرقند و بخارا بھی جانا ہوا۔

راستے میں ایک شخص نے اپنی داستان سنائی کہ روی تسلط کے زمانے میں میں نے ایک مرتبہ اذان دے دی تو مجھے اِس جرم میں چھے سال قید کی سزا ہوئی۔

#### علماء پھرتجھی موجود...!

جب ہم وہاں پہنچ تو وہاں علماء موجود تھے۔ تاشقند میں بھی علماء، سمرقند میں بھی علماء، سمرقند میں بھی علماء اور بخارا میں بھی علماء اور بتیوں جگہ حافظ و قاری بھی موجود تھے۔ عربی زبان بولنے والے بھی، لکھنے والے بھی۔ ہم نے حیرت سے پوچھا کہ ارے بھائی! تم کہاں سے آگئے یہاں تو علماء کا نیج مار دیا گیا تھا۔ تم نے قرآن کہاں سے بڑھا؟ کہا کہ ججرے میں۔ عربی زبان کہاں سے بھی ؟ ججرے میں۔ عربی زبان کہاں سیھی ؟ ججرے میں۔ عربی زبان کہاں سیھی ؟ ججرے میں۔ عربی زبان کہاں سیھی ؟ ججرے میں۔ بھائی! ججرہ کیا ہوتا ہے۔ معلوم ہوا کہ پورے وسطِ ایشیا کے اندر حکومت نے بابندی لگا دی تھی کہ یہاں کوئی مدرسہ نہیں ہے گا، پہلے سے موجود مدارس کوسینما ہاؤس میں تبدیل کر دیا گیا تھا تو ان لوگوں نے اپنے گھروں کے اندر خفیہ ججرے بنا لئے۔ ان خفیہ ججرہ کے اندر انہوں نے قرآن مجید اور کیچھ دینی کتب کے نئے محفوظ کر

لئے۔ کسی کے پاس جلالین تھی تو اُس نے اُسے محفوظ کر لیا، کسی کے پاس مشکوۃ ک کتاب تھی تو اس نے اُسے محفوظ کر لیا غرضیکہ عربی کی جو کتابیں ہمارے مدرسوں میں پڑھائی جاتی ہیں، انہیں اِن حجروں میں محفوظ کر لیا گیا۔

دن کومحنت مزدوری کرتے تھے کیونکہ سوشلسٹ نظام کی وجہ سے ہرایک کے لئے کام کرنا ضروری تھا اور اس میں آدمی اپی مرضی کی ملازمت بھی نہیں کرسکتا تھا۔
رات کو جب ساٹا چھا جاتا تو اِن حجروں میں درس و قدرلیں کا سلسلہ شروع ہو جاتا۔
جس نے قرآن پڑھا ہوا تھا، وہ قرآن کی تعلیم دیتا۔ جس نے سیجھ عدیث پڑھ رکھی تھی، وہ عدیث سکھا تا اور جے عربی زبان آتی تھی، وہ عربی سکھا تا۔ اِن حالات میں اس قوم پر بہتر سال گذرے ہیں اور جب استے طویل عرصے کے بعد روی تسلط سے آزاد ہوئے تو اس کے اندر علماء بھی موجود تھے اور عربی علی موجود تھے اور عربی علی موجود سے اور عربی تسلط سے تر اور بی اس کے اندر علماء بھی موجود سے اور عربی تبایل کی موجود سے اور عربی کی موجود سے کربی کی موجود سے اور عربی کی موجود سے کی م

### ایک امام مسجد کا واقعه

سمرقند میں ایک جگہ جہاں ہمارا قیام ہوا، وہ ایک مسجد تھی۔ اس مسجد کے امام وخطیب صاحب نے ہمیں پوری مسجد دکھائی اور بتلایا کہ میرے والد اس مسجد کے امام وخطیب شخے اور اس میں ایک جھوٹا سا مدرسہ بھی چل رہا تھا۔ جب روسیوں کا قبضہ ہوا تو اس مسجد کو چھین لیا گیا اور اسے سینما ہاؤس میں تبدیل کر دیا تھا۔ (سینما ہاؤس کے نشانات ابھی وہاں موجود سے) اور میرے والدکی یہ ڈیوٹی لگا دی گئی کہتم کھیت میں ہل چلانے کا کام کرو گے۔ والد صاحب دن بھر کھیت میں کام کرتے تھے۔

انہیں نمازوں کی ادائیگی میں بیمشکل آتی تھی کہ باقی نمازیں تو گھر میں ادا کر لیتے لیکن ظہر کی نماز ڈیوٹی کے اوقات میں آتی تھی۔اس لئے انہوں نے بیہ تدبیر

#### میرے دا دا جان کا ایک عجیب واقعہ

میرے دادا حضرت مولانا محمد کیسین صاحب رحمتہ اللہ علیہ دارالعلوم دیوبند کے ہم عمر ہیں یعنی جس سال دارالعلوم دیوبند کی بنیاد رکھی گئی، اس سال ان کی ولادت ہوئی۔ آپ حکیم الامت مولانا اشرف علی تھانوی رحمہ اللہ کے ہم درس تھے۔ آپ دونوں نے دورہ حدیث اکٹھے کیا۔ حضرت شخ الھند کے بھی شاگرد تھے اور مولانا یعقوب نانوتوی رحمہ اللہ کے بھی۔ دادا جان بھر دارالعلوم دیوبند ہی میں مدرس بن گئے اور آخر عمر تک وہاں پڑھایا۔

میں نے اپنے دادا کا واقعہ اپنے والد ماجد حضرت مولا نامفتی محمد شفیع صاحب رحمہ اللہ سے سنا اور کئی بار سنا کہ جب وہ دورہ حدیث کر رہے تھے تو یہ وہ زمانہ تھا کہ جب ان کے والد خلیفہ تحسین صاحب رحمہ اللہ نابینا ہو گئے اور ضعیف بھی ہو چکے تھے۔ کوئی ذریعہ معاش نہ رہا۔ اس حالت میں انہوں نے اپنے نوجوان بیٹے کوکسی محنت مزدوری پر لگا کر کھانے پینے کا انتظام کرنے کے بجائے علم دین حاصل کرنے پر لگا دیا۔

طلبہ اور جو حضرات مدرسوں کے احوال سے واقف ہیں۔ جانتے ہیں کہ دورہ کے سال میں اسباق فجر کی نماز کے بعد شروع ہو جاتے ہیں اور رات ایک ایک بج تک رہتے ہیں۔ درمیان میں تھوڑی دیر کے لئے نماز اور کھانے کا وقفہ ہوتا ہے اور پھھ زیادہ دیر کیلئے دو پہر کے آرام کا وقفہ ہوتا ہے تا کہ طلبہ اس میں کھانا بھی کھالیں اور آرام بھی کرلیں۔ ناشتے کا تو اس زمانے میں رواج ہی نہ تھا۔فقر و فاقہ کا دور تھا۔ دورہ صدیث کے سال دادا جان ایک روز صبح سویرے نماز کے بعد اسباق دورہ کے لئے چلے گئے۔ دو پہر کو چھٹی ہوئی، جون کا مہینہ ، پیتی ہوئی دھوپ اور دادا

کی کہ کھانا کھانے کے لئے گھر آنے کی اجازت لے لی چنانچہ کھانا کھانے کے بہانے گھر آتے اور اسی وقت میں ظہر کی نماز پڑھ لیتے۔

گھر کے باہر پولیس کے آدمی پہرہ دیتے رہتے تھے۔ بعض اوقات کسی اطلاع کے بغیر گھر میں گھس کر دیکھتے کہ کہیں نماز تو نہیں پڑھ رہے۔ میرے والد صاحب مجھے اپنے گھر کے دروازے پر پہرے کے لئے بٹھا دیتے کہ اگر کوئی پولیس والا آئے تو میں ان کو بتا دوں۔

## انگریزی دورِ حکومت میں ہارے اکابر کی قربانیاں

انگریزی دورِ حکومت میں ہمارے اکابر نے جو قربانیاں دیں۔ اس کی ایک درد ناک داستان ہے۔ دارالعلوم دیوبند مولانا محمد قاسم نانوتوی رحمہ اللہ نے قائم فرمایا۔ اس مدرسے کے لئے بھی بے حدقربانیاں دی گئیں۔

انگریز نے مسلمانوں پر معاش کے سارے دروازے بند کر دیئے تھے۔ جب انگریزوں نے ہندوستان میں قدم رکھا تو اس وقت یہاں کی سرکاری زبان فاری تھی۔ یہاں کے تمام علاء فاری زبان کے ماہر تھے۔اسلامی علوم اور اس وقت کے عصری علوم کے بھی ماہر تھے اور یہ سب تعلیم یافتہ سمجھے جاتے تھے لیکن انگریز نے آکر سب سے پہلا کام یہ کیا کہ یہاں کی زبان بدل ڈالی۔ سرکاری سکولوں اور تعلیم اداروں میں علاء کے اداروں میں دین کا داخلہ بند کر دیا۔ جس کی وجہ سے سرکاری اداروں میں علاء کے لئے ملازمتیں ممکن نہ رہیں کیونکہ زبان بدلنے کی وجہ سے یہ سب علاء ان پڑھ قرار لئے ملازمتیں ممکن نہ رہیں کیونکہ زبان بدلنے کی وجہ سے یہ سب علاء ان پڑھ قرار یا کے مارے دروازے علاء کے لئے بند ہو گئے۔ اِن حالات میں یائے۔ اب معاش کے سارے دروازے علاء کے لئے بند ہو گئے۔ اِن حالات میں دارالعلوم دیو بند کی بنیاد رکھی گئی۔

جان بھوک سے بے تاب (آپ اندازہ سیجے جس پر پوری رات گذر چی ہو اور صبح ناشتہ کئے بغیر مسلسل پڑھنے میں لگا ہوا ہو، اور وہ ہو بھی جوان تو اب دو پہر کے وقت اس کی بھوک کا کیا حال ہوگا)۔

ای حالت میں گھر پہنچ۔ والدہ سے کہا: امی جان! کھانا دیجئے۔ مال کی آئھوں سے آنسو جاری ہو گئے اور کہا کہ بیٹا گھر میں تو پچھ بھی نہیں البتہ بستی کے باہر ہماری تھوڑی می زمین ہے۔ گندم کی فصل تیار کھڑی ہے۔ اگر تم تھوڑی می گندم کا ب کر لے آؤ تو میں اُسے کوٹ کر، چھان پچھوڑ کر کے تمہارے لئے روٹی تیار کر دوں گی۔ دادا جان اس جلتی ہوئی دو پہر میں وہال گئے۔ کھیت سے گندم کا ایک گٹھا کا ٹ کرسر پر لائے۔ دونوں مال جیٹے نے مل کر اُسے صاف کیا۔ پچھوڑا۔ مال نے اس کی روٹی تیار کی اور بیٹا روٹی کھا کر اُسے صاف کیا۔ پچھوڑا۔ مال نے اس کی روٹی تیار کی اور بیٹا روٹی کھا کر فوراً مدرسہ چلا گیا۔

تو یہ ہمارے بزرگول کی داستانیں ہیں اور اب بھی قربانیاں دی جارہی ہیں اور دی جائیں دی جارہی ہیں اور دی جاتی رہیں گی۔خوش نصیب ہیں وہ لوگ جو اِن مدارس میں پڑھنے پڑھانے میں گئے ہوئے ہیں۔

#### مدارس کے حوالے سے ہماری ذمہ داریاں

ہماری ذمہ داری ہیہ ہے کہ ہم قال اللہ وقال الرسول کرنے والوں کو تنہائی کا احساس نہ ہونے دیں۔ جومسلمان ان کے ساتھ روپے پیسے سے مدد کرسکتا ہو، وہ روپے پیسے سے رحد کرسکتا ہو وہ دُعاوُں سے۔ اور ہرمسلمان کم اتنا تو ضرور کرے کہ کوئی الی بات نہ کچے، جس سے ان کے حوصلے پست ہوں بلکہ ان کے حوصلوں کو بڑھانے والی بات کے۔ ان کی خوبیوں کا اعتراف کرے تاکہ بلکہ ان طلبہ اور فاقہ مست مدرسین کے حوصلے بڑھیں۔ یہ مدرسین جھوٹی جھوٹی تخواہوں

اور ننگ و تاریک حجروں میں رہ کربھی دین کی خدمت کر رہے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم سے ٹیہ سلسلہ جاری رہے گا۔ انشاء اللہ خوش نصیب ہوں گے، وہ لوگ جو اس سلسلے میں داخل ہوں گے اور وہ لوگ جو اس سلسلے سے ساتھ تعاون کریں گے۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کواس سلسلے کے ساتھ وابستہ رکھے۔ (آمین)

وآخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين

اسلام من خواتم کامنا مقام حقوق فراهن تعلیم رسیت اوراضلاح باطن کے موضوعت ایرا کابر علمائے کرا کے مام نہم احت کر جی بیکانات کامجموعہ! مین خواتمن سے کابرین کا خطاب ۲۰- نا بعد و دُي رُاني انا كلي لا بور ذن ١٣٨٢مه

انسانی زندگی می و زمرہ میش آنے والے بے شمارخوابوں کی ہزار ا تعبيرات برمبنى سب معضل مستنداورجامع ترين كآب تعطيرالة مام في تعبير إلمنام كانتهاني مفيداور سبيس ترجمه مۇلى عَلَامَهُ عَبْدُالْغَيِّي نَابِلَيِّيَ ٠٠- ايمه ود ، يُزانى الأركى لاين ون ٣٥١٢٨٠

أورأك كاعلاح المماين فتم جوزي كي شهوعر في تصنيف "الداء والدواء" كالمسليس أردو ترجمه تالیف امامابن فتیم جوزی مترجم إلان الإيلام الإهوا المحتنفالان ٢- نا بحد ود بيراني اناركلي لابنو . نون: ٣٥١٣١٣ ـ

صحابه کرام است متعنق عجر نور معنوات برمینی سوالاجوا با اللهی جانے والی سب مفصل مستنداور یم کتاب ٠٠- نا بصر ود ، براني اناركلي لابو ون ٣٥٢٢٨٣

# بن ایک نظرمین

قرآنِ بحيم انسائيكوپيٽيا\_\_\_ والفقاركانلم محدّعرلي انسائيكلو پيسينڈيا\_\_\_\_ والفقاركاظم صحابہ کرام انسائیکلو بیٹ یا ۔۔۔۔۔۔ \_\_\_\_\_ ذاكشرذ والعقار كالم خوابوں کی جبیرکا،نسائیکوسیٹ یا۔ علامة عبدالغني المبي خواتین کے کے اصلامی بیانات ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ مولانانالم اسٹ ر حضرت عبدالتدا بن سعود \_\_\_\_\_ مولانا مران اشرفتمان كنا بوك نقصانا اوران كاعلاج \_\_\_\_\_ علاملين القبم جوزئ السلاق مواعظ \_\_\_\_\_م بلد \_\_\_\_م الله المعتى مراه المعتى مراه على المعتى مراه على المراه المعتى مراه على المراه الم اصلاحی تقریری --- ۲ ملد معنی محدوقیع عمّانیم ازواج مطهرات کے دلجیب اقعات ۔۔۔۔۔۔ بناب محد خرم اسسلامی احکام او اُن کی تحکیس \_\_\_\_\_ مشنع عبدالقادر عردفال كردئ تَادِيخُ الشَّاسِرِ \_\_\_\_\_ قافِي عِمَانُ لمان مُعْوَدِينُ رسول الترسل الترعليدولم كے دن اور رات سينخ الوكرا بنسني فضاك ابل بيت محابر مم والعين. الْمُ كَدِينَ عَلَى شُوكَا لُنَّ قصص معارف القرآن \_ \_\_\_\_\_\_ مولانامفتى مختضع عملل کمبر کی اہمینت وافا دیت ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ \_مولانامحديوسغيضان بلله مقالاستِ عثمالٌ \_ ... مُولا بِاظْفُرا حَمْرِ سَمَا لَيْ قيامت كى نشانيان \_\_\_\_\_ — علامة عادالدين ابن كثير <del>"</del> ادلاد كى تربتيت قرآن ومديث كى روشني مي \_\_\_\_\_\_ احدمليل جمعه مضائب الضحابة موالأنو المن بخاري المنافي ا